O especialista instantaneo
em filosofia

Jim Hankinson

Introducao: O que a filosofia é

Eis uma coisa que o leitor deve sempre evitar tentar explicar. Mas pode

desejar ficar com duas coisas claras desde o inicio.

Em primeiro lugar, a filosofia ndo € um assunto — é uma atividade.
Consequentemente, ndo se estuda: faz-se. E assim que os filésofos,
pelo menos os da tradicdo anglo-saxdnica (que por qualquer razao
histérica obscura parecem incluir os finlandeses), tém tendéncia para
por a coisa. Em segundo lugar, a filosofia é em grande parte uma
questdo de analise conceptual — ou seja, pensar sobre o pensamento.

Por agora, limitemo-nos ao mais basico.

Isto é algo que no sentir de alguns fildsofos é impossivel, mas ndo ha
razao para o leitor lhes seguir o exemplo. Para o visitante casual que

observa rapidamente  a paisagem, a filosofia parece


https://ateus.net/humor/textos/o-especialista-instantaneo-em-filosofia
https://ateus.net/humor/textos/o-especialista-instantaneo-em-filosofia
https://ateus.net/autor/jim-hankinson

desconcertantemente dificil. Uma das suas maiores dificuldades é o
fato de os filésofos, salvo raras e honrosas excecdes, acharem
praticamente impossivel usar uma linguagem compreensivel para as
pessoas comuns, como por exemplo o portugués. Acontece até que
quando um fildsofo quer referir-se a Pessoa Comum (uma espécie que é
improvavel que ele tenha conhecido em primeira mao, apesar de poder
ter ouvido lendas de viajantes acerca dela), usa a expressao “o0 homem
que apanha a carreira 45 para a Damaia”, aparentemente sem se dar
conta de que ja ninguém usa a palavra “carreira”, exceto para referir o
percurso vicioso dos politicos, nem que a Damaia ja nao é também o

exemplo ideal da mediocridade suburbana lisboeta.

A sua tarefa, portanto, é alcancar pelo menos uma ténue compreensao
do mais profundo alcance do vocabulario técnico, tal como é usado, de
forma tao enigmatica, pelo fildsofo contemporaneo. Nao se preocupe. A
competéncia linguistica, tal como o segundo Wittgenstein teria dito
(que ndo deve confundir-se, é claro, com o primeiro Wittgenstein, que
nao diria tal), € uma questao de pdr as palavras na ordem certa. O leitor
nao tera realmente de compreender que quer dizer a maior parte disto,

se é que quer dizer alguma coisa.

As vidas dos filésofos

A filosofia € um assunto (perdao, uma atividade) que tem uma histéria;



e como progride tao pouco, se é que progride realmente alguma coisa,
a sua histdria é, consequentemente, mais importante do que a histéria
de outras disciplinas. O especialista instantaneo bem sucedido tem de
se equipar com um conhecimento pratico desta histoéria, se quiser

singrar na charlatanice.

Para os propdsitos deste livro, confinar-nos-emos quase exclusivamente
a filosofia ocidental, essa admiravel tradicao que comecou na Grécia no
século VIl a.C. H4d uma boa razao para esta opcao. A filosofia da tradicao
ocidental é um tipo de projeto muito diferente da filosofia oriental.
Numa préxima secdao daremos alguns conselhos sobre como ser
apropriadamente evasivo acerca de temas como a Meditacao, o
Budismo, a Religiao Indiana, as Pessoas com Cabecas Rapadas e

Tanicas Amarelas Imundas, e outras ameacas sociais do género.

Portanto, esta secdo contém fatos mais ou menos interessantes sobre
alguns filésofos mais ou menos famosos, fatos esses de natureza tanto
biografica como filoséfica, dispostos de maneira mais ou menos

cronoldgica.

Os primeiros fildsofos gregos sao geralmente conhecidos por pré-
socraticos, apesar de isto ser enganador: nem todos viveram antes de
Sécrates, e, em qualquer caso, nao constituiram uma escola coerente;
na verdade, a maioria deles nao constituiram sequer individuos

coerentes.

Ninguém sabe por que comecou a filosofia e quando comecou; o

especialista instantaneo ambicioso com inclinagdes marxistas pode



tentar oferecer uma explicacdo em termos de uma dialética inexoravel

de forcas histéricas, mas nés ndao o recomendamos.

Uma caracteristica notavel de muitos pré-socraticos é a sua tentativa
de reduzir os constituintes materiais do Universo a uma ou mais
Substancias basicas, tais como a Terra, o Ar, o Fogo, as Sardinhas, os

Gorros de La Velhos etc.

Tales de Mileto (c. 620-550 a.C.) foi o primeiro fildsofo reconhecido.
Poderao ter existido outros antes dele, mas ninguém sabe quem foram.

Ele ficou conhecido principalmente por defender duas coisas:

1. 1) Tudo é feito de Agua; e

2. 2) Os imanes tém alma.

O leitor podera pensar que nao foi um principio muito prometedor.

Anaximandro (c. 610-550) pensava que tudo era feito do Apeiron, uma
concepgao que tem um certo encanto espurio, até percebermos que

nao quer realmente dizer coisa alguma.

Anaximenes (c. 570-510) aventurou-se corajosamente numa direcdo
completamente nova, apesar de nao menos arbitraria, ao afirmar que
na realidade tudo era feito de Ar, uma perspectiva talvez mais plausivel

na Grécia do que, por exemplo, no Barreiro.

Heraclito (c. 540-490) discordou, defendendo antes que tudo era feito
de Fogo. Mas ele avangou um passo mais, afirmando que tudo estava

num estado de fluxo e que tudo era idéntico ao seu oposto,



acrescentando que nao podemos entrar duas vezes no mesmo rio, e
que nao existe qualquer diferenca entre o Caminho a Subir e o Caminho
a Descer, 0 que mostra que nunca foi ao Bairro Alto numa sexta-feira a
noite. Vale por vezes a pena referir de passagem (o que constitui
sempre a melhor maneira de nos referirmos ao que quer que seja em
filosofia) a “Metafisica de Heraclito”, para falar da sua doutrina do fluxo,
desde que ndo tenhamos de explicar seja o que for. Heraclito era muito
admirado por Hegel (g.v.), 0 que nos diz talvez mais sobre Hegel do que

sobre Heréaclito.

Pitdgoras (c. 570-10), como qualquer aluno da primaria sabe, inventou
o triangulo retangulo; na verdade foi mais longe, ao acreditar que tudo
era feito de nimeros. Acreditava também numa forma extrema de
reencarnacao, defendendo que uma larga gama de coisas improvaveis,
incluindo os arbustos e os feijoes, tém alma, o que tornava a sua dieta
bastante problematica, acabando por ser indiretamente responsavel

pela sua bizarra morte (qg.v.).

Empédocles (c. 500-430), um notavel médico e politico siciliano do
século V, completamente doido (veja-se Mortes para mais detalhes),
pensava que tudo era feito de Terra, Ar, Fogo e Agua, misturando-se ou
separando-se tudo através do Amor e da Discordia, ganhando cada um,
a vez, a proeminéncia no ciclo do eterno retorno, espelhando assim o

cosmos, em grande escala, 0 casamento suburbano tipico.

Depois vém os eleatas, Parménides (520-430) e Melisso (480-420), que

foram ainda mais além. Em vez de afirmarem que tudo era na realidade



feito de uma substancia, defenderam antes que na realidade sé havia
uma unica Coisa, grande, esférica, infinita, imdvel e imutavel. Toda a
aparéncia de variedade, movimento, separacao entre objetos, etc., era
uma llusao. Esta teoria extraordinariamente contra-intuitiva (por vezes
conhecida por Monismo, da palavra grega “mono”, que quer dizer
“dispositivo antiquado de gravacao”) revelou-se surpreendentemente
popular, sem davida por estar de acordo com a experiéncia que as

pessoas tém com algumas instituicdes, como os Correios e a EDP.

O seu sucessor, Zenao (500-440), avancou um conjunto de argumentos
paradoxais para mostrar que nada pode mover-se. Aquiles e a
Tartaruga sao ainda discutidos, tal como a Flecha: argumentou ele que
esta nao podia realmente mover-se, 0 que, a ser verdade, teria sido
uma boa noticia para S. Sebastiao. Os argumentos tratam de saber em
grande parte se o Espaco e o Tempo sao infinitamente divisiveis, ou se
um deles, ou ambos, é feito, ou sao feitos, de quanta indivisiveis —
mencione isto para dar a Zenao um ar moderno; se lhe pedirem

explicagdes, mude de assunto.

Os ultimos dos pré-socraticos sao os atomistas Demdcrito (c. 450-360)
e Leucipo (450-390). Diz-se por vezes que eles anteciparam a teoria
atOmica moderna. Isto é completamente falso, e o especialista
instantaneo ganha alguns pontos ao dizé-lo, pela simples razdo que o
que ha de crucial nos atomos democritianos é a sua indivisibilidade, ao
passo que o que ha de crucial nos &tomos modernos é o fato de ndo

serem indivisiveis. O leitor pode também fazer notar que Demdécrito nao



gostava de sexo, apesar de nao se saber se tal se devia a razdes

tedricas ou a algum infeliz revés pessoal.

E tudo quanto aos pré-socraticos; vamos agora ao préprio homem que
Ihes deu o nome, Sécrates (469-399). Sécrates nao escreveu coisa
alguma: dependemos de Platao no que respeita a qualquer informacao
sobre ele, e é uma vexata quaestio (uma boa expressao) saber até que
ponto Platao reproduziu as ideias de Sécrates, ou se limitou unicamente
a usar o seu nome. Nao se deixe enredar nesta questao: uma boa
manobra é afirmar, com um certo desdém arrogante, que o que conta é

o conteldo filoséfico, e ndo a sua origem histérica.

Platao (427-347) acreditava que os objetos comuns do quotidiano,
como as mesas e as cadeiras, eram meras copias “fenoménicas”
imperfeitas de Originais perfeitos que existiam no Céu para serem
apreciados pelo intelecto, as chamadas Formas. Também ha formas de
itens abstratos tais como a Verdade, a Beleza, o Bem, o Amor, 0s
Cheques Carecas, etc. Esta posicao trouxe algumas dificuldades a
Platao: se tudo o que vemos, sentimos, tocamos, etc., deve a sua
existéncia a uma Forma Perfeitamente Boa, tém de haver Formas
Perfeitamente Boas de Coisas Perfeitamente Horriveis. O préprio Platao
menciona o cabelo, a lama e a sujidade; mas nds podemos pensar em
exemplos muito melhores, tais como pelgas brancas com sapatos

pretos, caramelos de Badajoz e galos de Barcelos.

Platao parece ser imensamente sobreestimado como fildsofo; se nao

acredita em mim, veja o seguinte argumento tipicamente platonico,



tirado do Livro Il da Republica:

1. Aquele que distingue as coisas com base no conhecimento
(presumivelmente, em vez de ser com base no mero preconceito) é um
filésofo;

2. Os caes de guarda distinguem as coisas (neste caso, os visitantes)
consoante os conhecem ou nao (esta é uma verdade cara aos carteiros);
ergo

3. Todos os caes de guarda sao filésofos.

Experimente usar de vez em quando este argumento, para ver como se

sai.

Outra manobra util de aproximacdo a Platdao é argumentar uma das
duas ideias seguintes:

1. que ele era um feminista;

2. que nao era.

Ambas as afirmacdes podem ser sustentadas e acabar por revelar-se
Uteis (em ocasides diferentes, claro). O indicio para 1) é o fato de Platao
afirmar no Livro 3 da Republica que as mulheres ndao devem ser
discriminadas em questdes de emprego unicamente por serem
mulheres. A favor de 2) é o fato de, imediatamente a sequir, Platdo
comentar que uma vez que as mulheres sao por natureza muito menos
talentosas do que os homens, esta “liberalizacao” nao faz de qualquer

maneira diferenga alguma.

Depois de Platao vem Aristételes (382-322), por vezes conhecido como

o Estagirita, que ao contrario do que pode parecer ndao é o embriao de



um estagiario, mas um nativo de Estagira, na Macedo6nia. Foi aluno de
Platdao e esperava suceder-lhe como diretor da Academia. Sentiu-se, por
isso, ultrapassado quando Espeusipo (ndo é necessario saber seja o que
for sobre ele) ficou com o lugar, abandonando ofendido a Academia
para fundar a sua prépria escola, o Liceu — que ndo deve ser
confundido com o lugar misterioso onde 0s nossos pais perderam a

inocéncia.

Aristételes era estupidamente brilhante. Desenvolveu a Ldgica (na
verdade, inventou-a), a Filosofia da Ciéncia (que também inventou), a
Taxonomia Bioldgica (sim, também foi inventada por ele), a Etica, a
Filosofia Politica, a Semantica, a Estética, a Teoria da Retorica, a
Cosmologia, a Meteorologia, a Dinamica, a Hidrostatica, a Teoria da
Matematica e a Economia Doméstica. Nao é aconselhavel dizer seja o
que for que nao seja elogioso em relacao a ele, mas o especialista
instantaneo atrevido pode aventurar-se a lamentar a inclinagao
excessivamente Teleoldgica da sua Biologia, ou comentar que apesar
de a sua teoria Idgica ser um feito notavel, ela foi no entanto, como é
dbvio, ultrapassada pelos desenvolvimentos modernos devidos a Frege
e Russell (g.v.). Mas tenha cuidado com estas afirmac¢des, e nunca as
produza se estiver a falar com um matematico, mesmo que este seja
muito novo. Uma linha de abordagem muito mais segura consiste em
depreciar moderadamente os aspectos mais caricatos da Biologia de
Aristoteles, dos quais o seguinte argumento sobre a estrutura dos

genitais das cobras é um exemplo:



As cobras nao tém pénis porque nao tém pernas; e nao tém testiculos

por serem tao compridas. (De Generatione Animalum)

Aristoteles nao oferece qualquer argumento para sustentar a sua
primeira alegacao, a nao ser a suposicao geral a que somos conduzidos
de que caso contrario o drgao em causa seria penosamente arrastado
pelo chao; mas a segunda deriva da sua teoria da reproducao. Para
Aristdteles, o sémen nao é produzido nos testiculos, mas na espinal
medula (os testiculos funcionam aparentemente como uma espécie de
sala de espera do esperma vagabundo); além disso, o sémen frio é
estéril, e quanto mais tiver de viajar, mais arrefece (dai o fato
conhecido, comenta ele, de os homens com pénis compridos serem
estéreis). Assim, uma vez que as cobras sao tao compridas, se 0 sémen
parasse algures no caminho, as cobras seriam estéreis; mas as cobras
nao sao estéreis; logo, nao tém testiculos. Este espléndido argumento é
um exemplo de Teleologia Excessiva, ou de uma explicacao em termos
de fins e objetivos, que neste caso pde na verdade tudo de pernas para

0 ar.

Depois de Aristoteles a filosofia fragmentou-se cada vez mais.
Fundaram-se varias escolas rivais para complementar, e desancar, as ja
existentes Academia e Liceu. As grandes novidades do principio do

século Il a.C. sao os estoicos, os epicuristas e os cépticos.

Os estoicos acreditavam perversamente numa Providéncia Divina que
tudo abarcava, apesar de todos os dados em contrario, tais como a

ocorréncia de desastres naturais, o triunfo das injusticas e a existéncia



de hemorroidas. Crisipo, talvez o mais proeminente, e sem duvida o
mais palavroso dos estoicos, argumentou que as pulgas tinham sido
criadas por um Providente Benevolente para nao deixar as pessoas
dormir de mais. Os estoicos contribuiram também com alguns
desenvolvimentos importantes na teoria da légica, o que lhes permitiu
formular alguns tipos de argumentos que tinham escapado a
Aristoteles. Mas o especialista instantaneo nao deve preocupar-se muito

com isso.

Os epicuristas, assim chamados em nome do seu fundador, Epicuro
(342-270) defendiam que o nosso Fim era o prazer, consistindo este na
satisfacao dos desejos, o que era um bom comeco. Mas depois deram a
volta as coisas, afirmando que isto ndo significava que ter muito prazer
era uma coisa boa; pelo contrario, uma pessoa devia limitar o nimero
dos seus desejos, para que assim nao acabasse por ficar com muitos
desejos por satisfazer — um projeto que tem como consequéncia uma
vida miseravelmente chata (e que, a ser cumprido, implicaria a
completa reestruturacao das fantasias do adolescente tipico). Este
ponto de vista é légico, e ainda mais divertido, e, é claro,
completamente oposto aquela ideia da filosofia como a procura do
Inefavel e do Inatingivel — a Unido Mistica com o Criador, a Empatia

Total com o Cosmos, ou uma Noite com a Claudia Schiffer. Assim:

Por prazer entendemos a auséncia de dor fisica e mental. Nao se trata
de beber, nem de festas orgidsticas, nem da satisfacdo com mulheres,

rapazes ou peixe. (Extraido de Carta a Meneceu)



Nao sabemos aonde foi ele buscar a ideia do peixe, mas asseguramos-
Ilhe que esta no texto. A outra caracteristica importante do epicurismo
era a sua versao da Teoria Atdmica, que era como a de Demdcrito,
exceto que, para preservar o Livre Arbitrio, os epicuristas defendiam
que de vez em quando os atomos davam uma guinada imprevisivel,
causando colisdes, mais ou menos como 0s motociclistas acelerados
das cidades. Defendiam também que apesar de os deuses existirem, se

estao nas tintas para os homens porque tém mais que fazer.

A outra grande escola deste periodo, os cépticos, nao acreditavam em
nada. O seu fundador, Pirro de Elis (c. 360-270), nao escreveu
quaisquer livros (presumivelmente porque nao acreditava que alguém
os leria, se acaso 0s escrevesse), apesar de alguns cépticos posteriores
— inutilmente, poderemos pensar — o terem feito, sendo de notar
Timon, que escreveu um livro de satiras chamado Silloi, Enesidemo e
Sexto Empirico. A linha de argumento principal consistia em afirmar que
nenhum dado dos sentidos era digno de confianca, apesar de poder ser
agradavel, e que, consequentemente, ninguém podia ter a certeza
fosse do que fosse. Na verdade, ninguém podia ter a certeza que nao se
podia ter a certeza fosse do que fosse. Para sustentar esta ideia,
ofereceram algumas versdes do Argumento da llusao, que Descartes

iria usar mais tarde.

Diz-se que o cepticismo de Pirro era tal que os amigos tinham de o
impedir, repetidamente, de cair nos precipicios e nos rios e de caminhar

de encontro a carros em andamento, o que nao devia dar-lhes qualquer



descanso, apesar terem sido aparentemente muito eficientes, pois
morreu com uma idade bastante avancada. Diz-se que visitou os gimno-
sofistas indianos, ou “filésofos nus”, assim chamados devido ao habito
de fazerem seminarios em pélo. Uma vez ficou tao irritado com as
perguntas insistentes que lhe dirigiam em publico que se despiu
completamente (talvez por influéncia dos gimno-sofistas), mergulhou
no ilusdrio Rio Alfeu, e nadou vigorosamente para longe, uma tdctica
que o especialista instantaneo fortemente pressionado pode considerar

imitar.

Havia mais algumas escolas menores que tentavam alcancar a ribalta,
nomeadamente 0s cinicos, que eram os mestres do comentario
sarcastico, e uma desgraca se apareciam para jantar. Um deles, Crates,
era conhecido por irromper nas casas das pessoas para as insultar. O
cinico mais famoso foi Didgenes, que vivia numa barrica para fugir aos
impostos, e que ficou conhecido por ter uma vez dito a Alexandre
Magno, com uma certa aspereza, para lhe sair da frente para nao lhe
tapar o sol. Costumava também escandalizar as pessoas por comer,
fazer amor e masturbar-se em locais publicos, quando e onde lhe dava

vontade.

Pode ser (til fingir um certo afeto pelos cinicos: estavam-se
completamente nas tintas para o que as outras pessoas pensavam
deles, sendo por isso modelos da Temperanca Filoséfica, ou idiotas
chapados, dependendo do seu ponto de vista. E irrelevante o ponto de

vista adotado, mas certifique-se de que adota um qualquer.



A filosofia vagueou no mundo greco-romano sob da protecao
imprevisivel dos imperadores romanos, cujas atitudes para com os
fildsofos variavam consideravelmente. Marco Aurélio, por exemplo, foi
ele proprio um filésofo; Nero, por outro lado, matava-os. A influéncia do
cristianismo comecou a fazer-se sentir neste periodo, e a filosofia sofreu

com isso.

Agostinho, que por qualquer razao bizarra se tornou um santo, apesar
da sua prédiga vida sexual e da sua famosa oracao a Deus (“faz-me
casto — mas ainda nao”) teve algumas ideias interessantes: antecipou
o Cogito de Descartes (penso, logo existo; refira-se sempre a isto como
“o0 Cogito”), e desenvolveu uma teoria do tempo segundo a qual Deus
estd fora da corrente temporal de acontecimentos (sendo Eterno e
Imutavel, nao tinha outra saida), o que quer dizer que o Todo-Poderoso
nunca sabe a que horas sao as coisas, mais ou menos como 0S

maquinistas da CP.

Havia também os neoplatonicos, alguns dos quais eram cristaos,
enquanto outros nao, mas cujos nomes parecem todos comecar por P.
Os que eram cristaos dedicavam-se a mostrar que Platao tinha na
realidade sido cristao, uma ideia que exige uma reorganizacao temporal
surpreendente, para nao dizer implausivel. Os neoplatonicos tinham a
tendéncia para falar de Coisas Abstratas com Letras Mailsculas, tais
como o Uno e o Ser, de uma maneira que ninguém percebia. Isto nao é
um problema exclusivo deles: Heidegger fez o mesmo, mas é claro que

ele era alemao, e isso é o tipo de coisa que se espera de um alemao.



Encontrard talvez pessoas que cultivam alguma admiracao por esta
gente; nao hesite em afasta-los sumariamente, especialmente Plotino,
Porfirio e Proclo, apesar de poder admitir relutantemente que o Ultimo

tinha umas ideias interessantes sobre Causas.

Depois disso veio a Idade das Trevas, e a chama da filosofia, como os
historiadores palavrosos gostam de dizer, foi mantida no mundo arabe,
e em mosteiros que ou eram tao remotos ou tao pobres que nao valia a
pena saquear. A pouca filosofia que existia na Europa sofreu uma
viragem depressivamente teoldgica, centrando-se sobre disputas tais
como se Deus era Uma pessoa em Trés ou Trés pessoas Numa, a
natureza exata da Substancia do Espirito Santo e quantos anjos podem
dancar na cabeca de um alfinete (no caso improvavel de desejarem

realmente fazé-lo).

Vale talvez a pena chamar a atencao para Cérdova, no sul de Espanha,
que estava ocupada pelos drabes, e que era o pais natal do maior
fildsofo judeu, Maiménides, e do grande filésofo arabe, Averrdis.
Algumas pessoas dirao que o maior filésofo arabe foi Avicena, e ndo
Averrois — mas nao se renda (o dogmatismo compensa). Durante
varias centenas de anos, os judeus, os arabes e os cristaos
conseguiram viver todos juntos. A intolerancia religiosa, apesar de ser

perene, nao tem sido um fato invaridvel da vida.

Na Europa, a filosofia comecou a renascer no século XI com Anselmo,
outro dos santos filoséficos, que ficou famoso por ter inventado o

enganadoramente chamado Argumento Ontoldgico da existéncia de



Deus, que é notavel pela sua implausibilidade, pela sua longevidade, e
pela dificuldade em ser refutado. E assim: pense numa coisa maior do
que a qual nada pode existir; mas a existéncia é ela prépria uma
propriedade que torna uma coisa melhor. (Esta alegacao, implausivel
quando aplicada a halitose e aos bebés, torna-se mais persuasiva se a
entidade em questao for boa em todos os outros aspectos.) Logo, se
esta coisa maior do que a qual nada pode ser pensado (i.e., Deus) nao
existisse, poderiamos imaginar a existéncia de outra coisa ainda maior,
nomeadamente, um Deus existente, que teria todas as propriedades do
primeiro, mais a existéncia como bonus. Mas nds podemos conceber
este Ultimo. Logo, Deus tem de existir. O préprio Anselmo afirma que foi
Deus que lhe enviou uma visao com o argumento pouco depois do
pequeno almoco, no dia 13 de Julho de 1087, numa altura em que ele
estava a passar um mau bocado com a sua fé. Este é assim o Unico
grande argumento da histéria da filosofia cuja descoberta pode ser
datada com precisao. A nao ser, claro, que Anselmo estivesse a contar

lérias.

O préximo santo filosoficamente importante foi Tomas de Aquino
(1225-74), que foi responsavel em grande parte pela reintroducao de
Aristételes no mundo ocidental. (Aristételes foi delicadamente ignorado
durante séculos por académicos que nao gostavam de admitir que nao
sabiam grego.) Sao Tomas é também o Unico filésofo oficialmente
reconhecido pela Igreja Catodlica. Tornou-se conhecido por propor as
Cinco Vias para provar a existéncia de Deus — ndo tinha ficado muito

impressionado com Anselmo. Nao precisa de saber quais sao essas



Cinco Vias, mas pode talvez fazer notar que nao existe qualquer
diferenca significativa entre as primeiras trés, de maneira que Tomas

de Aquino estava a exagerar um bocado.

Ele é também o autor de dois argumentos interessantes contra o
incesto. Em primeiro lugar, o incesto tornaria a vida familiar ainda mais
infernalmente complexa do que ja é; em segundo lugar, o incesto entre
irmaos devia ser proibido porque se ao amor tipico dos casais se
juntasse o amor tipico dos irmaos, o vinculo resultante seria de tal
maneira poderoso que resultaria em relacdes sexuais anormalmente
frequentes. E uma infelicidade que S30 Tomés ndo defina este Ultimo
conceito intrigante. Podemos também duvidar seriamente se teve

realmente irmaos ou irmas.

Quanto ao resto dos escolasticos medievais, como sao conhecidos
devido a sua predilecao pedagogica para o intenso pedantismo, a
maioria dos mais importantes parecem ter sido franciscanos. Deve
afastar-se decididamente deles, ou pelo menos dos pormenores. Podera
recordar que Duns Escoto (1270-1308) era na verdade irlandés, e que
era além disso, segundo Gerard Manley Hopkins, “o mais dotado

|n

decifrador do real”, seja o que for que isso queira dizer. Outro nome
que vale a pena usar é o de Guilherme de Ockham (c. 1290-1349),
considerado universalmente o maior Iégico medieval, e conhecido
sobretudo pela “Navalha de Ockham”, com a qual pds fim a séculos de
filosofia hirsuta. A Navalha é usualmente citada segundo a férmula “As

Entidades nao devem ser Multiplicadas sem Necessidade”, ou, melhor



ainda, em latim: “Entia non sunt multiplicanda praeter necessitatem”
(i.e., Nao Inventes). O especialista instantaneo ganha alguns pontos
extra se comentar que esta formulacao nao se encontra, na verdade,

em parte alguma da oeuvre extraordinariamente logorreica de Ockham.

A idade moderna da filosofia comeca efetivamente com a descoberta,
na renascenca, do cepticismo grego; foi traduzido por Lorenzo Valla e
usado por Michel de Montaigne. Depois de ascender de Valla para
Montaigne, a epistemologia céptica formou a base a partir da qual

Descartes iria reconstruir uma filosofia positiva.

René Descartes, (1596-1650), como quase todos os ensaios dos
calouros de filosofia |he dirao, foi o Pai da Filosofia Moderna. Descartes
foi em muitos aspectos uma personagem apaixonante: tinha muita
dificuldade em levantar-se de manha, e inventou o Cogito (lembre-se
de o chamar sempre assim) enquanto estava escondido num quarto
aquecido da Baviera, em 1620, para ver se escapava a tropa. Nunca
casou, mas teve uma filha ilegitima. E aconselhavel decorar o famoso
slogan filoséfico de Descartes em pelo menos trés linguas, pois em
portugués rende muito pouco. O prdprio Descartes publicou-o em latim
e em francés: Cogito, ergo sum; “Je pense, donc je suis” (a versao do
Discours de la Méthode, que € menos conhecida do que a das
Meditacdes latinas, constituindo portanto um material melhor para o
especialista instantaneo). Os especialistas instantaneos mais
experientes podem divertir-se oferecendo versdes em alemao, servo-

croata, hindustani, etc. Descartes chegou a conclusao que pelo menos



isso era certo, depois de tentar sistematicamente duvidar de tudo o
resto, tendo comecado com coisas comparativamente simples, como as
laranjas, o queijo e 0s nUmeros reais, avancando depois gradualmente

para as verdadeiramente dificeis, como Deus e a sua senhoria.

Descartes descobriu que podia duvidar da existéncia de tudo, exceto da
realidade dos seus préprios pensamentos. (Ele tinha mesmo algumas
dividas quanto ao seu proprio corpo, e com razao, a acreditar nos
retratos que nos chegaram.) Partindo desta certeza inabaldvel,
Descartes passou a “reconstrucao de uma ponte metafisica” (use esta
expressdo: soa bem) para chegar a realidade comum, por meio da
demonstracao da existéncia de Deus (exatamente como fez ele tal
coisa nao deve preocupar-nos: basta saber que o fez), acabando assim
por deixar tudo mais ou menos como estava antes. Mas a filosofia é
mesmo assim, como mais tarde diria Wittgenstein. O leitor pode
legitimamente perguntar-se no seu intimo se valeu a pena o esforgo:

mas nao deixe jamais transparecé-lo.

A partir desta altura a filosofia comeca a mostrar sinais de se dividir em
duas tradicdes, a britanica e a continental. Este tipo de comentario
enfurece os franceses e 0s alemaes que, nao sem alguma razao,
gostam de pensar que tém tradicdes independentes — por isso vem

mesmo a jeito quando falamos com eles.

Os britanicos tendem a ser agrupados como empiristas, o que quer
dizer que, tal como o nome sugere, constroem 0s seus sistemas com

base no que pode ser sentido, observado, ou objeto de experiéncia. As



personagens mais importantes parecem uma anedota racista: era uma
vez inglés (Locke), um irlandés (Berkeley) e um escocés (Hume). Mas
quem gosta de anedotas ficara desapontado ao descobrir que, apesar

dos estereotipos, Berkeley era muito esperto e Hume muito generoso.

Mas comecemos com John Locke (1632-1704), que pensava que 0S

objetos tinham dois tipos de atributos:

1. Qualidades Primarias, como a Extensao, a Solidez e o NUmero, tidas como
inseparaveis e inerentes aos proprios objetos, e

2. Qualidades Secundarias, tais como a Cor, o Sabor e o Cheiro, que parecem
estar nos objetos, mas que estao na verdade em quem percepciona.
(Qualquer pessoa que tenha passado ha pouco tempo por um campo
recentemente adubado com estrume de cavalo pode sentir-se na
disposicao de duvidar disto.)

Que ha-de fazer-se ao certo com atributos como a Extrema Maldade,
que parece simultaneamente estar espalhada e ser objetiva, ninguém
sabe: mas ele defendia que o Feio, tal como o Belo, sao relativos, o que

significa que ainda podemos ter esperanca.

Locke pensava também que nao tinhamos Ideias Inatas (sendo assim, a
mente de um recém-nascido seria uma tabula rasa, uma ardésia
limpinha: tal como muitas mentes de adultos, a julgar pelas aparéncias)
e que todo o nosso conhecimento do mundo exterior ou foi diretamente
derivado do mundo exterior, ou indiretamente extrapolado a partir dele.
Isto deu-lhe alguns problemas para conseguir dar conta de conceitos
altamente abstratos, como o Numero, o Infinito e a Cantina

Universitaria. Locke defendeu ideias interessantes sobre a Identidade



Pessoal — como me distingo das outras mentes? Qual é o Conteldo da
Continuidade da minha Personalidade? Serei eu a mesma Pessoa que
casou com a minha mulher a cinco anos? Se sou, ainda estou a tempo
de fazer alguma coisa? etc. —, sustentando que nem todos os Homens
eram Pessoas, pois para se ser uma Pessoa exige-se um certo nivel de
auto-consciéncia, e que nem todas as Pessoas eram Homens. A razao
pela qual ele acreditava nesta Ultima ideia devia-se unicamente a sua
crédula aceitacao de uma histéria de um viajante latino-americano que
afirmava ter conhecido no Rio de Janeiro uma arara inteligente que

falava portugués.

George Berkeley (1685-1753), apesar das desvantagens de ser
simultaneamente irlandés e bispo, era mais radical. Defendia que as
coisas so existiam se fossem percepcionadas (“Esse est percipi”: nao se
esqueca desta), e a razao pela qual ele acreditava nesta ideia
extraordindria, que ao que parece ele pensava ser no entanto simples
senso comum, é que era impossivel pensar numa coisa
impercepcionada, pois no momento em que tentamos pensar nela
como coisa impercepcionada ja estamos, por pensar nela, a

percepciona-la.

A filosofia de Berkeley esteve fortemente em voga, e teve a virtude de
irritar imenso o Dr. Johnson, que afirmou té-lo refutado ao dar um
pontapé numa pedra — uma forma particularmente pouco filoséfica de
refutacao que falhou completamente o ponto de Berkeley. As pessoas

que defendem estas ideias chamam-se idealistas (ver Glossario). Tal



como a maior parte das coisas em filosofia, os idealistas sao mais ou
menos lunaticos; G. E. Moore comentou uma vez que os idealistas so
acreditam que os comboios tém rodas quando estao nas estacdes, uma
vez que nao as podem ver quando viajam. Segue-se também, o que é
muito interessante, que as pessoas nao tém corpos a nao ser quando
estao nuas, um fato que, a verificar-se, tornaria completamente indtil

grande parte da especulacao quotidiana.

O sucessor natural deste género de ideias é uma forma de cepticismo:
e é aqui que entra Hume (1711-76). Hume publicou o seu primeiro livro,
0 Treatise of Human Nature, em 1739, e ficou um bocado ofendido
porque ninguém |he ligou nenhuma. Sem se deixar abater, no entanto,
limitou-se a reescrevé-lo e a publicd-lo com outro titulo (Enquiry Into
Human Understanding), e as pessoas deram-lhe imediatamente

importancia e atencao.

A perspectiva geral é que a Enquiry é muito inferior ao Treatise: o
especialista instantaneo pode tentar opor-se a esta perspectiva (a
Enquiry tem pelo menos a virtude de ser muito mais pequena). Entre as
coisas que € util saber sobre Hume contam-se o fato de ele ter
oferecido um tratamento original das causas, de acordo com o qual as
causas e os efeitos sao unicamente os nomes que damos aos
acontecimentos ou itens que foram repetidamente observados juntos: a
“Conjuncao Constante”. Tente notar que, na Enquiry, as trés
formulagcdes de Hume deste principio nao sao equivalentes: uma faz

das causas condicdes necessarias dos seus efeitos; uma segunda fa-las



condicdes suficientes; e a terceira parece ser ambigua. E o leitor pode
comentar que este principio nao consegue distinguir as causas dos
efeitos colaterais. Hume pensava também que o Livre Arbitrio e o

Determinismo podiam ser compativeis: duvide disto delicadamente.

Entretanto, de volta ao continente, temos de dar conta de individuos
como Espinosa (1634-77), um polidor de lentes de Amsterda. Foi muito
admirado (mas nao, aparentemente, pelos seus contemporaneos, que
primeiro o excomungaram publicamente, tendo depois tentado
assassina-lo, quando isso ndo deu resultado) pelo seu Sistema Etico,
que pds de pé como um conjunto de deducgdes formais em geometria.
Nao é surpreendente, devido ao seu método, que ele tivesse sido um
forte Determinista, tendo acreditado ainda numa Necessidade Ldgica
inabalavel. A melhor aproximacao a Espinosa é equilibrar uma certa
admiracao pelo homem, com um leve sentido de desapontamento por
ter usado um sistema tao impréprio para um tema como a ética. A
ética, pode dizer-se sentenciosamente (como na realidade o fez
Aristételes), nao € apropriada para ser exibida num sistema formal

axiomatico.

Leibniz (1646-1716) é popularmente conhecido através da caricatura de
Pangloss, no Candido de Voltaire, o parvo otimista que pensa que
estamos no melhor dos mundos possiveis, o que é um completo
disparate. Contudo, Leibniz sé escreveu coisas desse género para
reconfortar os monarcas. Podia pensar-se que eles ja tinham conforto

suficiente, mas ndo. Leibniz escreveu também muito sobre assuntos



Légicos e Metafisicos, mas estas especulacdes nao foram publicadas
durante a sua vida, porque nao eram muito reconfortantes para os
monarcas. No caso improvavel de este nome vir a lume, reflita
tristemente na diferenca entre a qualidade do pensamento privado de

Leibniz, e a pobreza das suas afirmacdes publicas.

O espac¢o nao nos permite dizer muito sobre os filésofos franceses do
século XVIII, cujas figuras de proa foram Voltaire, Rousseau e Diderot.
Eles sao notaveis por terem sido todos presos ou exilados, ou ambas as
coisas. Esta cada vez mais na moda exaltar a originalidade, o instinto, a
humanidade e a excelente prosa erética de Diderot, desprezando os
outros, acrescendo ainda que vale a pena cultiva-lo mais que nao seja
porgue pouco do que ele escreveu, excluindo La Réligieuse, esta
correntemente disponivel em portugués. Experimente introduzir na
conversa La Reve de d’Alembert ou Jacques Le Fataliste — e nunca se

esqueca de mencionar que ele vivia da escrita de textos porné.

O Marqués de Sade é um bom investimento, parcialmente por ser um
exemplo de um aristocrata maluco com um comportamento
extravagantemente desviante, mas também devido ao seu tipo
particularmente louco de filosofia do estado de natureza: o seu mote
poderia ter sido qualquer coisa como “se sabe bem, nao hesites”. Sabia
bem, ele nao hesitou e acabou preso por causa disso. Pode mencionar a
Philosophie dans le Boudoir, uma mistura extraordinaria de filosofia
politica, moral e sécio-biolégica com muito sexo sadomasoquista

imaginativamente coreografado. Pode perguntar-se suspeitosamente se



a sua filosofia tera sido levada suficientemente a sério (na verdade foi:

mas nao precisa de o mencionar).

O que nos conduz aos alemaes do século XIX. O nosso conselho é este:
evite-os a todo o custo. Tudo o que precisa de saber do seu precursor,
Kant, pode encontrar-se noutra secdo (ver Etica). Tudo o que todas as
pessoas sabem sobre Hegel pode escrever-se num postal ilustrado, e
mesmo assim seria ininteligivel. Ele possuia, de forma muito avancada,
esse talento comum aos advogados, entusiastas de computadores e
fildsofos alemaes, que consiste em tornar o basicamente simples

fantasticamente complexo.

Comecou por usar a palavra “dialética” para referir as inter-relacoes
das forcas histéricas opostas, sendo assim importante para a pré-
histéria do marxismo. Para além disso, a terminologia filoséfica alema
pode impressionar bastante, quando usada convenientemente (v.

glossario). O mesmo se pode dizer, mais ou menos, de Schopenhauer.

Nietzsche (1844-1900) era um excéntrico, sendo por isso o assunto
ideal para as vernissages. As opinides contemporaneas tém tendéncia
para o classificar juntamente com Wagner como um proto-fascista; ele
era sem duvida alguma anti-semita, mas na Prussia do século XIX toda
a gente o era. Ele achava que Deus estava morto, ou pelos menos de
férias, e odiava fanaticamente as mulheres, apesar de ser duvidoso se

ele chegou realmente a conhecer alguma.

Avancou também a doutrina do Eterno Retorno, de acordo com o qual

tudo acontece repetidamente, uma e outra vez, exatamente da mesma



maneira. Ele achava que isto era reconfortante, mas na verdade
condena-nos a uma eternidade de um tédio repetitivo, ou,
alternativamente, se cada retorno for precisamente igual a todos os
outros de maneira a que nenhum contenha meméarias de nenhum outro,
nao faz qualquer diferenca. Nietzsche ficou definitivamente louco em
1888 (algumas pessoas diriam que ja estava louco ha muito mais
tempo) e comecou a escrever livros com capitulos intitulados Por Que

Sou Tao Esperto, e Por Que Escrevo Livros Tao Bons.

Entre os nao alemaes do século XIX, deve mencionar Kierkegaard, mais

que nao seja para mostrar que sabe pronunciar o nome: “Quirquegor”.

O filésofo francés mais notavel deste periodo foi Henri Bergson. Era um
Vitalista, acreditando portanto que o que distinguia a matéria animada
da inanimada era a presenca na primeira de um misterioso Elan Vital,
uma forca misteriosa e indefinivel que por alguma razao desaparece do
corpo humano na adolescéncia. Conseguiu também, o que é notavel,
escrever um longo livro sobre o riso que nao contém uma Unica boa

piada.
O que nos conduz aos americanos.

A contribuicao originalmente americana para a filosofia foi o
pragmatismo, que nao é, como na politica, uma designacao alternativa
para uma rejeicao esfarrapada e indulgente de quaisquer principios,
mas antes a crenca de que a verdade e a falsidade nao sao absolutas
mas sim uma questdao de convencao, ou que, como alguns filésofos

modernos gostam de dizer, “estao em aberto.” Pensando melhor, talvez



o pragmatismo tenha afinal qualquer coisa a ver com a politica. Esta
ideia foi defendida por William James e John Dewey. Se citar estes
nomes, nao se esqueca que James era irmao do romancista Henry

James.

Isto conduz-nos ao fim da secao histdrica desta exposicao: os filosofos
do século XX serao tratados numa outra secdo (e com um bocado mais
de cuidado, uma vez que muitos deles ainda estao vivos, podendo

portanto vir a processar-me).

As mortes dos fildsofos

Acabamos portanto a vida dos filésofos. Segundo os epicuristas, a
morte nada é para nés — mas apesar da opiniao deles, incluimos a
seguinte lista de mortes filoséficas bizarras, para efeitos de

completude.

Ha duas tradicdes no que respeita a morte de Empédocles. De acordo
com uma delas, ele morreu de uma perna partida; mas a outra defende
que ele saltou para a cratera do Monte Etna para provar assim que era

um deus. Nao se sabe como poderia isto constituir tal prova.

Heraclito, contudo, contraiu hidropisia em resultado de viver de erva e
de outras plantas numa encosta de uma montanha, numa veneta

misantrdpica. Ao ser informado pelos médicos que o seu estado nao



tinha cura, tomou o tratamento a seu cargo, obrigando-se a ser coberto
da cabeca aos pés com estrume, sendo depois deixado na rua (ou
talvez tivesse acontecido apenas que ninguém o queria em casa).
Segundo o historiador Didgenes Laércio, “ele nao conseguiu tirar o
estrume, e, estando assim irreconhecivel, foi devorado pelos caes”.

Talvez os caes nao o tivessem devorado se soubessem quem era.

Nunca mencione a morte de Sdcrates com cicuta numa cela ateniense;
mas se tiver a infelicidade de alguém |ho mencionar, tente fazer notar
que a descricao da sua morte no Fédon de Platao é completamente
inconsistente com os efeitos conhecidos da cicuta: por isso, alguém

estava a mentir.

Pitagoras foi uma vitima do seu préprio vegetarianismo extremo. Ao ser
perseguido por varios clientes insatisfeitos, chegou a um campo de
feijao, e, para nao o pisar, ficou onde estava, acabando assim por ser

morto.

Crinis, o estoico (uma escola famosa pela sua atitude imperturbavel e
indiferente em relacao aos aspectos terrenos) morreu de medo com um
guincho de um rato. A filosofia estoica nunca conseguiu recuperar

completamente deste revés.

Crisipo, o estoico, por outro lado, morreu a rir de uma das suas terriveis
anedotas. Um macaco de uma velha, assim reza a histéria, comeu uma
vez uma grande quantidade dos figos de Crisipo, apds o que este lhe
ofereceu o seu odre, dizendo “E melhor ele dar um golo para

acompanhar os figos”, apés o que desatou as gargalhadas. Depois



morreu. Com um sentido de humor assim, nao temos de nos sentir
culpados se pensarmos que foi uma sorte nenhum dos seus 700 livros

ter sobrevivido.

Didgenes tera morrido de uma das seguintes trés maneiras:

1. Porque nao se deu ao trabalho de respirar.
2. Devido a uma grave indigestdao em resultado de comer polvo cru.

3. Por ter sido mordido no pé ao dar polvo cru aos seus cdes.

Depois do periodo antigo a qualidade das mortes filosdficas decaiu
consideravelmente, apesar de valer talvez a pena registrar que Tomas
de Aguino morreu na retrete, tal como ja tinha acontecido a Epicuro.
Francis Bacon morreu em resultado de uma pneumonia que apanhou
quando tentava congelar uma galinha na neve, em Hampstead Heath. E
talvez o Unico homem que morreu em resultado de uma investigacao

relacionada com a comida, e nao por a ter efetivamente comido.

Finalmente, Descartes teve a pouca sorte de morrer por se levantar
demasiado cedo. Atraido pela corte da Rainha Cristina da Suécia,
descobriu para seu horror que ela queria ter explicacdes didrias e que a

Unica hora que tinha livre era as cinco da manha. O chogue matou-o.



As questdes basicas da filosofia

A sua primeira apreciacao da Filosofia tem de incluir a Ontologia, que é
o estudo sobre O Que H4, e a Epistemologia, que é o estudo de como
chegamos a saber disso. Estas palavras podem ser usadas de varias
maneiras; o filésofo instantaneo em principio de carreira deve cingir-se
a algumas regras basicas para evitar meter-se em trabalhos; os mais

avancados podem fazer as suas préprias regras.

A Epistemologia surge muitas vezes ligada aos nomes dos filésofos, tal
como “a epistemologia de Platao” ou “a epistemologia de Kant”, apesar
de devermos ter sempre muito cuidado em relacao a Kant, ou, na

verdade, em relacao a qualquer outro filésofo alemao.

A Ontologia é menos frequentemente atribuida a filésofos individuais,
por isso nao se arrisque, a nao ser que tenha a certeza que a pessoa
com quem estd a falar é mais ignorante do que vocé. Em filosofia, esta
é geralmente uma suposicao segura, mas tenha cuidado: os erros
acontecem, e podem sair bastante caros. As ontologias, contudo,
podem ser mais ou menos ricas: em termos simples, quanto mais rica

for uma ontologia, mais coisas se defende que existem.

Quine (Willard van Orman Quine: chame-lhe “Quine”, ou, caso se sinta
particularmente a vontade, “van Quine”) observou uma vez que todas
as questdes importantes da filosofia sao regularmente formuladas por

criancas de quatro anos. Sao elas:

1. “Que ha ali?” (ontologia)



2. “Como é que sabes?” (epistemologia)

3. “Por que hei-de fazer isso?” (que pode ser interpretada como uma questao
da ética)

Mas as criangas nao se aventuram na Metafisica (q.v.), 0 que é sem
divida sensato da parte delas. No entanto, a pergunta juvenil mais

comum e irritante de todas, “Porqué?”, é a Questao Basica da Filosofia.

Niveis e Metaniveis

“Meta” é uma palavra, ou melhor, um prefixo, absolutamente essencial
para o especialista instantaneo ambicioso. O seu uso teve origem na
invencao da Metafisica por Aristoteles. O significado literal de “meta”
em grego é “com” ou “depois”, e a “Metafisica” de Aristdteles era
apenas aquelas coisas que vinham depois da “Fisica”. Pensa-se por
vezes que se chamava assim a essas coisas por conterem verdades de
um nivel mais profundo, fundamental e recondito do que as da “Fisica”.
Mas isto é completamente falso. A verdade é que na primeira edicdo
canobnica de Aristételes (feita por um tal Andronico de Rodes), os
volumes da Metafisica vinham depois dos volumes da Fisica. Como
resultado desse incidente histérico, combinado com o fato de ninguém
ser capaz de apresentar um nome alternativo aceitdvel para a
misturada de ldgica, teologia, epistemologia e matematica que constitui
a “Metafisica” de Aristételes, o termo “meta” acabou por significar

qualquer estudo de um nivel mais profundo do que o estudo que



prefixa.

Assim, quando o leitor faz metamatematica, e o0 nosso conselho é nao o
fazer, nao estuda os teoremas e as demonstracdes da prépria
matematica, mas as bases para os aceitar e a Estrutura Formal que
exemplificam. O mesmo acontece com a metaética, que nao estuda o
que devemos fazer, mas antes a natureza das teorias que nos dizem o
que devemos fazer. E claro que, usada como deve ser, a palavra

“meta” é um instrumento de uma forca conversacional devastadora.

Uma metalinguagem é uma linguagem na qual se discute a estrutura
de outra linguagem, conhecida como “linguagem objeto”. Pode tentar
fazer notar que a linguagem objeto estd muitas vezes contida na
metalinguagem, mas nunca vice-versa: nao se preocupe com o que isto
quer dizer. Assim, as ultimas frases, nas quais discutimos a
metalinguagem, sao na verdade um exemplo de uma
metametalinguagem; e esta Ultima frase... bom, ja estd a apanhar a
ideia. Ha assim a possibilidade de uma regressao ao infinito, que é o
equivalente filoséfico de bater repetidamente com a cabeca numa
parede. Alfred Tarski, um Idgico do periodo que medeia entre as duas
guerras, quando todos os légicos pareciam ser polacos (apesar de nao
ser verdade, é claro, que todos os polacos eram ldgicos), defendeu
mesmo que sé podemos explanar (uma boa palavra) como funciona a
nogao de verdade na linguagem comum se postularmos uma hierarquia
teoreticamente infinita de linguagens. As razdes disto sao

extremamente complexas e dificeis, e s6 podem ser dominadas depois



de anos de estudo, por isso vale a pena referi-lo.

Facilmente relacionado com Tarski, apesar de igualmente dificil (ha
quem diga mesmo impossivel) de compreender, é o fildsofo americano
Donald Davidson, que comecou por ser psicélogo de investigacao, mas
achou que isso era na verdade demasiado facil, tornando-se por isso
filésofo. Adotou e expandiu o programa de Tarski, numa tentativa de
fornecer a filosofia e as linguagens naturais uma Teoria do Significado.
Pode tentar perguntar-se delicadamente se a extensao de Davidson da
semantica de Tarski é realmente viavel: mas nao se deixe atolar no

tema por nada deste mundo.

Com alguma pratica, pode facilmente criar as suas proéprias
metadisciplinas, e até mesmo mais do que isso: G. E. L. Owen
costumava referir-se ao seu “metadiario”, que era o pedacinho de papel
onde ele apontava onde tinha deixado o diario. Nao ha ddvida, contudo,

que de todas as “metas” legitimas, a metafisica é a maior.

Metafisica

A metafisica trata do que realmente ha (e nao do que meramente h3,
que é o tema, claro, da ontologia), aquilo a que as pessoas tendem
distraidamente a referir como a Estrutura Fundamental do mundo. Dito
assim, soa a fisica contemporanea das particulas, apesar de nao ser tao

obviamente atomista, e ha na verdade um sentido segundo o qual a



metafisica tradicional foi substituida pela ciéncia moderna. A metafisica
é dificil; se os Positivistas tiverem razdo, é impossivel. E de fato cada
vez mais comum chegar ao fim de uma licenciatura em Filosofia sem
chegar a ter a minima ideia da sua natureza. O leitor, como bom
especialista instantaneo, s6 precisa de ter a mais vaga das nocdes —

mas é importante, como sempre, ter ideias firmes.

A questao de saber se Deus existe, ou qual a natureza da Substancia,
ou a estrutura das conexdes causais, ou se a Carris existe ao Domingo
— pode dizer-se de todas estas questdes que sao em grande parte
metafisicas, o que é o mesmo que dizer, entre outras coisas, que nao
ha respostas claras para elas. Por isto € que os Positivistas Logicos, um
grupo de filésofos vienenses com nomes absurdos do periodo que

medeia entre as duas guerras, nao gostavam da metafisica.

Quando falar, ou (0 que é muito mais seguro) quando mencionar a
metafisica, € melhor adotar uma de duas estratégias. Pode recusar pura
e simplesmente a existéncia de tal assunto (resulta melhor com um
sorriso paternalista), caso em que os Positivistas vém mesmo a calhar;
ou, alternativamente, pode tentar atacar o tema produzindo 0s seus
comentdrios com o ar de quem esta a penetrar num mistério inefavel. O
primeiro Wittgenstein (q.v.) é ideal para a primeira estratégia; o
segundo da para a Ultima. Wittgenstein é sempre um bom investimento
pela excelente razao de que, apesar de quase toda a gente ter ouvido
falar dele, quase ninguém chegou a lé-lo, e ainda menos pessoas

podem afirmar convictamente que o compreenderam.



Com os Positivistas, o melhor material vem do seu Principio da
Verificabilidade, que afirma que s6 sabemos o significado de uma frase
se soubermos o que tornaria tal frase verdadeira. Se nao houver
qualquer método para verificar a sua verdade, pelo menos em principio,
a frase nao fara sentido. Esta estratégia tem o efeito devastador, e
nada desagradavel, de tornar quase toda a metafisica tradicional, assim
como a maior parte do que dizem os economistas e os padres

portugueses, literalmente sem sentido.

,
Etica
Um dos grandes prazeres da vida dos filésofos é poder dizer a toda a
gente (e ndo apenas as criangas e aos caes) o que devem fazer. A ética
é isto. Em geral, podemos afirmar, e afirme sempre seja o que for em
geral, que ha basicamente dois tipos de Teoria Etica (o
Comunitarianismo e a chamada Etica da Assisténcia, recentemente em
voga, representam na verdade pouco mais do que afirmar que é
simpatico — e feminista, e nao paternalista, etc. — ser simpatico com

as pessoas: isto sé dificilmente pode qualificar-se como uma teoria).

O leitor pode ser um Consequencialista ou um Deontologista. O
primeiro sustenta que a qualidade moral de uma a¢ao é unicamente
determinada pelos seus resultados. O segundo, por outro lado, sustenta

que ha coisas que devemos fazer, e outras que nao devemos fazer,



independentemente dos resultados reais ou provaveis da acao. A
versao mais famosa do consequencialismo é o Utilitarismo, cuja
formulacao classica se deve a Bentham e Mill, surgida no século
passado, mas que ainda mexe. A forma classica da ética Utilitarista
sustenta que se deve agir de maneira a produzir o maior bem para o
maior nimero. Como definir esse bem, e por quem, que fazer no caso
de bens incompativeis, e a questao de saber se o nimero total das
pessoas envolvidas deve ou nao contar, e se contar, como é que conta,

sao apenas alguns dos problemas iniciais na interpretacao da doutrina.

O problema principal do Utilitarismo, ou, na verdade, de qualquer das
suas variedades (ha varios sabores), consiste em conduzir, em alguns
casos problematicos, a resultados “contra-intuitivos”. Experimente o
seguinte com uma pessoa que afirma ser Utilitarista. Suponha-se que
temos trés pessoas, cada uma das quais sofre de uma doenca terminal
num dos seus 6rgaos vitais, ao passo que o leitor, por outro lado, € um
animal escandalosamente saudavel. Como Utilitarista, deveria
considerar seriamente a ideia de ser arrastado para o hospital, para ser
aberto, de maneira a transplantar os seus érgaos saudaveis para 0s
corpos dos seus infelizes amigos, assegurando assim um ganho
inequivoco de duas vidas. Os Antiutilitaristas sentem, talvez
plausivelmente, que o leitor poderia nao ficar propriamente exultante

com a ideia.

A vantagem do Utilitarismo, ou pelo menos da sua ideia basica, é ser

razoavelmente simples, apesar de se objetar por vezes que se levarmos



0 consequencialismo a sério, passamos todo o tempo a tentar calcular o
efeito preciso de cada acao, acabando assim por nao fazer seja o que
for. Em geral ndo é uma boa ideia defender que isto é, em si mesmo,

uma vantagem da teoria.

Os Deontologistas, pelo contrario, levantam ainda mais problemas. A
dificuldade d6bvia consiste em dizer exatamente o que sao os deveres, €
os direitos concomitantes. Ha sobre isto muito pouco consenso, e a
coisa acaba por ir parar ao debate Subjetivismo/Objetivismo: a moral é
descoberta, como defende o objetivista, por uma faculdade peculiar, ou
é a moral apenas uma questdo de costumes, criados mais ou menos
arbitrariamente, de maneira a tornar possiveis as atividades sociais, tal
como a maior parte das anti-sociais? E uma boa ideia ter uma opinido

qualquer a este respeito.

Caso se decida pelo subjetivismo, deve estar consciente de que isso o
comprometera quase certamente, a ndo ser que consiga inventar uns
labirintos bastante inesperados, com o Relativismo Cultural, uma
posicao que tem os seus perigos. Um Relativista Cultural sustenta que
nenhuma sociedade tem o direito de dizer o que esta bem ou mal em
qualquer outra sociedade, o que torna a vida um bocado aborrecida,
para além de tornar as relacdes internacionais, tal como sao
correntemente praticadas pela Casa Branca, completamente
impossiveis. Isto implica que apesar de o infanticidio e a castracao
feminina poderem ser um bocadinho desapropriados em Freixo de

Espada a Cinta, podem ser perfeitamente aceitaveis na Nova Guiné.



Isto pode trazer-lhe sérias dificuldades, especialmente com as

feministas.

Talvez a melhor estratégia a adotar seja a de Dick Hare, que comentou
nunca ter conseguido perceber a diferenca entre as duas coisas —
acrescentando devastadoramente que também nunca tinha conhecido
ninguém que percebesse. Este é um exemplo brilhante de uma das
técnicas mais Uteis do especialista instantaneo avancado: fingir que o
claramente 6bvio é de fato inescapavelmente obscuro — acontecendo
apenas que os menos dotados nao conseguem detectar a sua
complexidade inerente. Wittgenstein usou este método de tempos a
tempos, mas o0 mestre é sem divida Hare, que uma vez chegou mesmo
a dizer que nao conseguia realmente compreender o significado da

palavra inglesa it.

Mas sejam quais forem as suas ideias sobre a origem da moral, deve
sempre tomar uma posicao em relagao a teoria moral — o que nos
conduz outra vez as Deontologias. Kant € 0 nome a evocar para as
versdes classicas desta teoria, juntamente com o seu famoso
Imperativo Categorico. Ha varias formulacdes diferentes do Imperativo
na obra de Kant (o que é 6timo para o especialista instantaneo: a
pergunta “Sim, mas que versao do Imperativo Categorico tens em
mente?” funciona as mil maravilhas), mas a sua formulacao mais usual,

ainda que obscura, é a seguinte:

Age apenas de acordo com aquela maxima que possas a0 mesmo

tempo querer que se torne numa lei geral.



Geralmente, diz-se que isto quer dizer que s6 devemos fazer o tipo de
coisas que nao nos importariamos que toda a gente fizesse. Isto arrasta
algumas dificuldades. O leitor pode muito bem querer passar pelas
brasas, mas nao gostaria muito da ideia de encontrar toda a gente na

Sua Cama.

Os principais defensores das deontologias hoje em dia sao as igrejas e
alguns grupos do CDS-PP. Os fildsofos, que sao na sua maioria, pelo
menos na sua vida pessoal, um belo lote de tratantes amorais (isto é
particularmente verdade em relacao aos filésofos morais), tém a
tendéncia para pensar menos em termos de deveres do que em termos
de direitos, criando assim Teorias dos Direitos. O leitor tem um Direito
desde que haja qualquer coisa que merece, ou qualquer coisa de que

possa safar-se sem pagar.

Um principio importante da maior parte das Teorias dos Direitos é o da
“Universalizabilidade”, que é, por causa do seu tamanho, uma palavra
excelente para esgrimir. Significa que tanto o leitor como eu sé temos
um direito se todas as outras pessoas tiverem um direito analogo.
Assim, caso se fique pela Teoria dos Direitos e caso a junte a
Universalizabilidade, tem de ter muito cuidado com os direitos que

reivindica para si, ndao va outro palhaco qualquer deitar-lhe as maos.

No entanto, os direitos rendem muito. Para comecar, quase toda a
gente que pensa ter direitos tem crencas inconsistentes sobre eles
(defendendo, por exemplo, que todas as pessoas tém direito a vida,

mas também que os povos oprimidos tém o direito de matar os tiranos),



nao sendo geralmente necessaria muita criatividade para as descobrir e
explorar. Isto dar-lhe-a uma Otima sensacao de superioridade
intelectual, deixando o seu adversario a alimentar um forte desejo, se
bem que moralmente proibido, de Ihe arrancar os olhos — que é, afinal

de contas, o objetivo da coisa.

A desvantagem, claro, é a possibilidade de o préprio leitor ser acusado
de sustentar um Conjunto Inconsistente de principios. Se isto acontecer,
deve dizer que os principios que caiu no erro de admitir, tém de ser
qualificados; por outras palavras, ndao ha regra sem excecao, seja o0 que
for que isto quer dizer. Em certas circunstancias especificaveis (tente a
todo o custo ter de especifica-las), certos principios tém precedéncia
sobre outros: o seu conjunto principal, devera o leitor comentar
sabiamente, é hierarquizado; e podera mesmo notar com um ar grave

que, no fundo, trata-se de sistematizar a sua teoria moral.

Outra distincao técnica bastante (til é a que existe entre as teorias da
ética centradas na acao e as centradas no agente. Como esta
certamente a ver, trata-se de saber se 0 que conta realmente na moral
é o tipo de coisas que fazemos, ou antes o tipo de pessoa que somos
(pois todos sabemos que 0s piores cancros sociais, como o0s advogados,
podem por vezes fazer coisas que aprovamos). E claro que nenhuma
teoria sensata é exclusivamente qualquer uma das duas coisas; e, em
geral, é seguro afirmar qualquer coisa desse género, sem ter medo de
ser forcado a dizer a exata proporcao que adotamos de uma e de outra.

Outro golpe util é perguntar: “Nao achas que isso pressupde uma



perspectiva da moralidade excessivamente centrada sobre os atos (ou

sobre 0 agente, consoante o0 caso)?”

Como regra geral, é aconselhavel ter um conjunto de opinides pouco
ortodoxas (e enfurecedoras), em particular sobre os Novos Problemas
Morais, se é que sao realmente novos. Os NPM sao dificuldades geradas
por alguns avancos cientificos, tais como os bebés proveta, as maes de
aluguer, as experiéncias com fetos e coisas assim. A possibilidade da

clonagem em alta escala é outro NPM, ainda que potencial.

A eutanasia, que tem sido praticada de uma maneira ou de outra desde
a emergéncia da humanidade, é frequentemente considerada, por
alguma razao estranha, um Novo Problema Moral. Seja adequadamente
evasivo em relacao a isto. Ha uma distincao corrente entre a eutanasia
ativa e a passiva. A primeira é matar de fato, ao passo que a outra é
apenas deixar morrer. Tente defender que esta distincao é espduria.
“Afinal de contas, o médico que recusa tratar pretende que o paciente
morra; e ele tem a possibilidade de prolongar a vida: logo, pela sua
negligéncia, ele é tao responsavel pela morte do paciente como se |he
tivesse dado com o cutelo do talho.” Uma variacao subtil disto é
sustentar que a eutandsia passiva € na realidade mais imoral do que o
seu correlato ativo, que afinal de contas pode ser realizada de maneira
humana e indolor; ao passo que com a primeira se assegura a morte
extremamente dolorosa do paciente. Este argumento € particularmente
eficiente junto dos médicos — consegue enfurecé-los, e hd poucas

coisas na vida tao doces como o espetaculo de um médico a saltar de



raiva.

Quanto aos outros problemas morais, quer sejam novos, de meia-idade,
ou decididamente velhos, o nosso conselho é tocar a musica consoante
a ocasiao. Se uma feminista introduzir o tema do aborto, ou qualquer
problema relacionado com os Direitos dos Fetos, o leitor pode
perguntar-lhe delicadamente se o Direito de Escolha da Mulher se
alarga até ao Direito de Escolher Matar. O especialista instantaneo tem
de estar preparado para isto e ter boas razdes para pensar que os fetos
tém direitos; nao basta neste caso ser catdlico — a ideia de Bentham de
que a capacidade de sofrer dor confere direitos, pode vir mesmo a

calhar.

Esta é uma area em que a criatividade argumentativa compensa. Nao é
isenta de riscos, mas vale a pena. Encontre uma opiniao moral
qualquer, fortifique-a com o0s argumentos necessarios (que nao tém de
ser relevantes, mas convém que sejam validos — veja o glossario sobre
esta importante distingao) e esta langado. Ao fim de um bocado ira
provavelmente verificar que a maioria dos seus amigos estdao também
lancados na discussao. Por exemplo, o leitor pode defender que o
casamento é imoral. Isto é surpreendentemente facil e deliciosamente
irritante, em especial para os recém-casados e para 0s seus pais — mas
0s pormenores terao de ser desenvolvidos por si. Ser especialista

instantaneo é uma atividade criativa.



Légica

9

Este € um ramo importante da investigacao filoséfica. A ldgica,
enquanto estudo formal, é diabolicamente dificil, e portanto o melhor é
nao lhe tocar. O especialista instantaneo s6 precisa de saber que tudo
estava a correr bem quando toda a gente se entregava a Silogistica
Aristotélica (algumas pessoas, incluindo a maior parte dos filésofos
catdlicos, parecem estar convencidos que isto é ainda o caso); mas as
coisas ficaram todas de pernas para o ar com o0s desenvolvimentos da
l6gica matematica do século passado, devidos a Gottlob Frege (um
excelente nome para mencionar, apesar de ter sido — muito mais do
que Nietzsche — um anti-semita proto-fascista), Russell e Whitehead
(g.v.). A nova légica pode fazer muito mais coisas (em termos técnicos,
pode lidar com a légica das relacOes; as relacdes entre as coisas, quero

eu dizer, e ndo 0s processos mentais do seu sogro), mas € muito mais
dificil.

As coisas tornaram-se ainda piores com o desenvolvimento das Légicas
Alternativas, por vezes surpreendentemente chamadas Légicas
Desviantes. Estas l6gicas aumentam o nimero de valores de verdade e
pdem em causa a validade de certas leis ldgicas tradicionais, tais como
a Lei do Terceiro Excluido, que afirma (mais ou menos) que as coisas ou

sao ou nao. Nunca se comprometa em circunstancia alguma com isto.

Para além da Logica Formal, e é claro, da metaldgica, ha a Ldgica

Filoséfica. Tal como muitas outras coisas, isto soa muito melhor com



sotaque brasileiro: experimente e vera. A Ldgica Filoséfica é uma area
vasta e confusa, mais ou menos como os terrenos da Expo 98, e, tal
como os terrenos da Expo 98, deve ser decididamente evitada. Pode
desejar saber que um dos seus temas centrais é a Teoria do Significado,
mas duvido. Pode chegar mesmo a comentar tristemente que nenhuma
das Teorias Semanticas disponiveis parece muito satisfatéria, mas nao
tente jamais explicar porqué. Em geral, esta abordagem é segura, pois
uma das caracteristicas obstinadas da filosofia € nao haver nela coisa

alguma que seja inteiramente satisfatéria.

Epistemologia

Tudo o que precisa realmente de saber sobre a epistemologia é como
se soletra a palavra. “Mas como podemos saber que sabemos isso?” é
por vezes eficiente, mas ndo deve abusar. A epistemologia é hoje em
dia frequentemente feita debaixo dos auspicios de uma coisa chamada
Ciéncia Cognitiva, um hibrido de légica, linguistica, psicologia e
informatica, que tem a ver com a criacao de modelos do raciocinio,
quer humano, quer mecanico (a Inteligéncia Artificial, ou melhor, a IA),
usando muito as Ldgicas Desviantes (o0 que nao é surpreendente, pelo
menos no caso da linguistica). E também demasiado complicado para
poder ser compreendido (a nao ser, talvez, por uma Inteligéncia
Artificial).



Filosofia da Religiao

Tal como a maior parte das coisas na filosofia, a filosofia da religiao é
muito melhor como uma atividade destrutiva do que como uma
atividade construtiva. As pessoas com ideias religiosas muito marcadas
sao excelentes vitimas para o bom fildsofo instantaneo, uma vez que,
apesar de serem usualmente muito sensiveis e de poderem sentir-se
profundamente magoadas com o que lhes dizemos, sao quase

invariavelmente demasiado educadas para o confessar.

Se nao quiser embrenhar-se na questao de saber se Deus existe, e caso
exista, que pensa Ele que anda a fazer, a melhor area para a qual deve
conduzir a conversa € o Problema do Mal: se Deus nos ama, a nds e ao
mundo, por que razao somos nds, e o mundo, tdo indizivelmente

grotescos?

Lactancio forneceu uma bela e elegante versdao formal deste

argumento:

Dado que o mal existe (e tendo em conta os atributos atribuidos a

Deus), entao ou

1. Deus sabe o0 que se passa, preocupa-se com isso, mas nao pode fazer seja
o que for; ou

2. Ele preocupar-se-ia com isso, poderia fazer alguma coisa, mas nao sabe o
que se passa; ou

3. Ele sabe o que se passa e poderia fazer qualquer coisa, mas esta-se nas
tintas.



Filosofia da Ciéncia

Uma vez que a filosofia é essencialmente uma meta-atividade, podem
existir filosofias mais ou menos de tudo, e a ciéncia ndo é uma excecao.
Como desenvolvem os cientistas as suas teorias? Qual é a relacao entre
a teoria e a experiéncia? Em que consiste o método experimental?
Como ganha uma teoria precedéncia sobre outra sem haver aumentos
sUbitos de riqueza? Estas, e outras questdes semelhantes, sdo o
dominio da Filosofia da Ciéncia. A Filosofia da Ciéncia desenvolveu-se
muito nos ultimos cinquenta anos, em parte porque da aos filésofos a
sensacao, para eles nova, de que aquilo que estao a fazer tem uma
certa relevancia para alguma coisa, e em parte porque é mais uma area

na qual tém o prazer de dizer as pessoas que se enganaram.

Karl Popper (um bom nome) foi uma figura de proa no desenrolar dos
debates, com a sua ideia de que as teorias nunca podem ser verificadas
(i.e., demonstradas como verdadeiras); sé podem ser falsificadas (i.e.,
denunciadas como irrevogavelmente sem esperanca). A razao para isto
é que nenhuns dados empiricos poderao jamais mostrar para la de
quaisquer dividas que o mundo ird continuar a comportar-se da
maneira como parece ter-se comportado sempre; ao passo que basta
um sé mau resultado, como por exemplo a dgua ferver aos doze graus,

ou um filme portugués bem feito, para falsificar toda uma teoria.

Isto é assim, segundo Popper, porque as teorias cientificas sao feitas de

generalizacbes universalmente quantificadas que nao admitem



excecoes, ou, por outras palavras, porque consistem em frases com a
forma “Toda a coisa é outra coisa qualquer”. Segundo Popper, a ciéncia
progride por meio de Conjecturas Ousadas (“O mundo é feito de
manteiga”), seguidas de Refutacdes Conclusivas (“Nao pode ser: este

bocado nao se consegue barrar no pao”).

O problema desta ideia é que, em geral, quanto mais ousada for a
conjectura, mais obviamente refutavel é. Varias pessoas ofereceram
perspectivas diferentes: um bom nome para invocar é o de T. S. Kuhn,
que prefere falar de Revolucdes Cientificas, que envolvem o que ele
chama Mudancas de Paradigma. Esta ideia é extraordinariamente dificil
de formular claramente, sendo por isso mesmo de um valor
inestimavel. Significa, vagamente, que as pessoas decidem, pura e
simplesmente, parar de olhar para o0 mundo de uma maneira e
comecam a olhar para ele de outra maneira. Mas mais devastador para
Popper foi Hilary Putnam, que comentou que se Popper tivesse razao,
também nenhuma teoria seria falsificavel, uma vez que nenhuma
teoria, tal como nenhum homem, é uma ilha. As teorias envolvem
sempre Hipdteses Auxiliares sobre a natureza do universo, de maneira
que, confrontado com uma Anomalia, podemos sempre escolher: ou
deitamos fora a teoria, ou uma Hipétese Auxiliar, ou até ambas, se

estivermos num dia nao.

A propdsito, Putnam é talvez o fildsofo americano contemporaneo mais
distinto. E é muito Util para o especialista instantaneo por causa do seu

habito encantador de abandonar completamente as suas ideias



extremamente subtis e complexas precisamente quando os outros
filbsofos comecam a pensar que finalmente as conseguem
compreender — mais ou menos de dez em dez anos —, conseguindo
mesmo ultrapassar o préprio Wittgenstein. O especialista instantaneo
pode assim prefixar a qualquer afirmacao que fizer as palavras “como
diz Putnam”, com a certeza de que houve ou havera um periodo

qualquer, numa obra qualquer, em que Putnam o tera dito ou ira dizer.

Outros nomes bons para deitar na fervura sao Imre Lakatos, se
conseguir pronuncia-lo, e Paul Feyerabend, um anarquista metodoldgico
assumido, que exorta os cientistas a adotar como mote da sua
investigacao a maxima “vale tudo”. Para além de ter trazido Cole Porter
para a filosofia, uma coisa que mais ninguém tinha conseguido fazer,
Feyerabend era um excéntrico notavel: costumava acabar as suas aulas
na School of Economics de Londres saltando de uma janela (felizmente
no rés-do-chao) para a sua potente moto, afastando-se depois

ruidosamente.

A cena contemporanea: Os
fildsofos anglo-saxénicos

Os filésofos anglo-saxonicos (incluindo, é claro, os finlandeses), tém
tendéncia para negar que fazem parte de uma qualquer escola ou

corrente: na verdade, costumam encarar o sectarismo filosofico como



um perigoso habito continental, devendo por isso ser desprezado. No
entanto, tém realmente tendéncia para se juntar, como se precisassem
de apoio, acreditando talvez, possivelmente com razao, que precisam
dele. Sao invariavelmente classificados em bloco como “Fildsofos
Analiticos”, mesmo que nunca tenham na verdade analisado seja o que

for.

Antes da Primeira Guerra Mundial, as duas personalidades mais
importantes da filosofia britanica eram provavelmente (lembre-se,
nunca se comprometa, se o puder evitar) Bertrand Russell e G. E.
Moore. Russell conseguiu a sua reputacao com a publicacao de Principia
Mathematica, cujo co-autor foi A. N. Whitehead, e que por isso é por
vezes conhecida como “Russell e Whitehead”, a maneira dos grandes
estudos sobre sexo. Esta obra é uma exposicao extremamente
pormenorizada da Idgica simbdlica formal, e como tal ndo é uma leitura
recomendavel para viagens longas de comboio; na verdade, ndao é uma

leitura recomendavel seja em que situagado for.

Moore, para nao ser ultrapassado no que respeita a titulos latinos
sonoros e portentosos, reagiu com o seu influente tratado Principia
Ethica, no qual sustentava que a palavra “bem” é indefinivel, apesar de
ser o nome de uma qualidade nao natural. Um conceito de Moore muito
discutido neste contexto é o da “Falacia Naturalista”. No entanto, é
muito dificil dizer exatamente o que é isto: a ideia de Moore parece ser
que ndo podemos definir termos éticos em termos de termos nao

éticos, e que nao se podem deduzir proposicoes éticas de proposicdes



factuais, nao éticas.

Esta confusao faz com que a Falacia Naturalista seja extremamente (til,
especialmente se o leitor seguir os passos do préprio Moore, e nunca
argumentar a favor da ideia de que isto é uma falacia, mas se limitar ao
invés a asseverar que é. O leitor pode complementar isto de maneira
muito Gtil, numa conversa de café, com outro conceito de Moore, 0
Argumento da Questao em Aberto. Este argumento defende que, seja o
que for factualmente o caso em relacao a um objeto ou propriedade
particular (que as pessoas gostam dele, por exemplo; ou que sabe a
queijo), continua a ser uma Questao em Aberto se isso é um bem ou
nao. Moore era famoso pela sua robusta aproximacao a filosofia, nao
admitindo disparates sem sentido; uma vez informou uma turma
atonita que nada era mais certo do que o fato de ter duas maos. Nao se

sabe claramente quem tinha estado disposto a duvidar disso.

Quanto a Russell, as outras grandes contribuicdes suas para a filosofia
(para além das outras atividades suas, que incluiam o pacifismo e a
promiscuidade, podendo assim ser definidos pelo slogan dos anos
sessenta “Make Love Not War”, o que Russell fez até uma idade
invejavelmente avancada) incluem a descoberta do Paradoxo de
Russell, com o qual pds fim a uma coisa depreciativamente conhecida
por “teoria ingénua dos conjuntos”, assim como a Teoria das
DescricOes. A Teoria das Descric0es é uma tentativa de analisar a logica
da linguagem natural (nao se esqueca desta expressao) e em particular

o problema dos Nomes Proprios. Este ultimo, tal como a maioria dos



problemas filoséficos, ndo é um problema para mais ninguém a nao ser
para os filésofos. Russell usou como exemplos algumas frases
regularmente usadas pelos ingleses, como “O atual Rei de Franca é
careca” ou “Scott escreveu o Waverley”. Esta ultima, segundo Russell,
significa na realidade que “alguém escreveu o Waverley; s6 uma
pessoa escreveu o Waverley; e se alguém escreveu o Waverley, essa
pessoa era Scott”. Com isto uma pessoa pode sentir-se tentada a inferir
que os fildsofos sabem tanto acerca da linguagem comum como sabem

acerca das pessoas comuns (v. introducao).

A atitude correta em relacdo a History of Western Philosophy de Russell
é elogiar o seu estilo, lucidez e humor, ao mesmo tempo que se
manifestam algumas reservas quanto ao seu conteldo: “Uma leitura
maravilhosa, claro, mas nao pensas que é um pouco tendenciosa?” A
expressdo “ndo pensas” faz parte de uma pergunta de retérica e nunca

deve ser tomada literalmente.

Talvez o mais influente encontro filoséfico ocorrido antes da Primeira
Guerra Mundial tenha sido o que ocorreu em 1912, quando (o Jovem)
Wittgenstein se encontrou com Russell em Cambridge e lhe perguntou
(a Russell) se ele (o0 Jovem Wittgenstein) era um completo idiota; é que,
se acaso o fosse, iria para piloto de avides. Russell disse-lhe que
escrevesse qualquer coisa; o Jovem Wittgenstein assim fez, Russell leu
uma linha e disse-lhe que ele era demasiado esperto para ser um

aviador.

A guerra interrompeu a carreira do Jovem Wittgenstein em Cambridge,



mas regressou depois disso ja como Primeiro Wittgenstein, passando a
dominar a vida filoséfica de Cambridge, e nao so, durante os trinta anos
seguintes. Sendo uma personagem encantadoramente excéntrica,
apaixonado por filmes medonhos, vivia numa cadeira de espaldar
debaixo de um aquecedor elétrico, num quarto do Trinity College, que
fora isso estava completamente vazio. Publicou um Unico livro em toda
a sua vida, o Tractatus Logico-Philosophicus, no qual trata de problemas
como a estrutura da proposicao, a questao de saber como tem a
linguagem significado, assim como as nocdes de verdade e de

falsidade.

As suas investigacdes fizeram-no acreditar que sé as proposicoes
construidas através das conectivas ldgicas a partir de proposicoes
atdomicas tinham sentido. Dai 0 nome “Atomismo Ldgico” que designa
este tipo de filosofia. Tudo o resto nao tinha literalmente sentido, o que
nos livra da metafisica, juntamente com muitas outras coisas. Na
verdade, tem a consequéncia infeliz de fazer com que quase todo o
Tractatus seja ele proprio destituido de sentido, se o que afirma for

verdade.

O Primeiro Wittgenstein reconhecia isto, dizendo que sé se de alguma
maneira ja soubéssemos o que ele queria dizer poderiamos
compreender o seu livro; e que a sua filosofia era como uma escada
que deitamos fora depois de a subirmos. Muitas pessoas interpretaram
a metafora literalmente. A Ultima frase do livro resume a ideia: “Do que

um homem nao pode falar, tem um homem de fazer siléncio”; ou, para



0 especialista instantaneo realmente ambicioso: “Wovon man nicht

sprechen kann, dariber mull man schweigen.”

Depois disso, Wittgenstein deixou a filosofia por uns tempos,
convencido de que ja tinha dito tudo. Contudo, acabou mais tarde por
mudar de ideias: este é o ponto crucial em que o Primeiro Wittgenstein
se torna no Segundo Wittgenstein, e, enquanto tal, a segunda figura
(depois do Primeiro Wittgenstein) verdadeiramente influente da filosofia

do periodo entre as duas guerras.

No Tractatus, Wittgenstein pensava que as proposicdes tinham
significado porque eram como imagens dos fatos que referem. Mas o
Segundo Wittgenstein discordava disto, assimilando ao invés o
significado ao uso, concedendo ainda que a linguagem comum era mais
complexa (e mais rica em significado) do que o Primeiro Wittgenstein
pensava. O resultado postumo disto é a sua obra InvestigacOes
Filosoficas. Morreu em 1951; desde essa altura, tém aparecido
regularmente, em publicacao pdstuma, apontamentos, registros de
aulas, listas de compras, notas que escrevia a senhoria, etc., dando a
Wittgenstein a distincao extraordinaria de ter escrito apenas um livro
em toda a sua vida, mas mais ou menos quinze depois de morto. E tudo

leva a crer que a sua atividade editorial péstuma esta para durar.

Depois da guerra, a filosofia inglesa centrou-se em Oxford, apesar de
Cambridge discordar desta ideia, quando uma misteriosa entidade
conhecida por “Filosofia de Oxford”, ou, ironicamente, “filosofia

linguistica”, veio a existéncia. Os seus principais expoentes eram



Gilbert Ryle, um fumador de cachimbo de renome, e J. L. Austin, outro
fumador de cachimbo de renome. Austin era conhecido pelas suas
“manhas de Sabado”, nas quais um grupo de filésofos distintos, que se
distinguiam sobretudo por fumarem todos cachimbo, se reuniam para
discutirem as subtis nuances da linguagem comum, ou para discutirem
minhoquices, conforme a sua perspectiva. Estas discussdes tinham
tendéncia para acabar por distinguir seis significados diferentes de
expressdes como “carrinho de mao”, nao sendo por isso surpreendente
que provocasse raiva e escarnio entre os que eram excluidos por
qualquer razao, como nao serem suficientemente espertos, ou nao

fumarem cachimbo.

Contudo, aceita-se geralmente, exceto como é natural em Oxford, que
a partir da guerra o centro de gravidade da filosofia anglo-saxonica se
mudou para a América do Norte (até mesmo o bocadinho finlandés), um
estado de coisas que pode ter talvez alguma relacao com o fato de as
universidades americanas pagarem enormes salarios. O Grande
Patriarca da filosofia americana é Willard van Orman Quine (“Van” para
0S amigos), conhecido por sustentar que a distincao de Kant entre o
analitico e o sintético (v. glossario) é, na melhor das hipoteses, vaga e,
na pior, inutil, tal como por ter chamado a um livro seu From a Logical
Point of View por causa de uma musica popular das Caraibas de Harry

Belafonte.

Os seus sucessores incluem Saul Kripke, no campo da ldgica filoséfica e

no estudo da Modalidade (ndo vale a pena saber o que € isto), cuja obra



mais importante, Naming and Necessity — sobre Nomes Préprios,
Sentido e Referéncia, Mundos Possiveis, e muitos outros termos que
encontrara no glossario — vale a pena mencionar de passagem como a
obra filosofica provavelmente mais significativa escrita depois da

Guerra.

O leitor reparara também que o Nome Absurdo é uma ajuda tdo grande
na filosofia americana como o foi para os Positivistas de Viena — muitos
dos quais foram parar a América, talvez por isso mesmo —, impressao
essa confirmada por Alvin Plantinga, um Idgico modal e um fildésofo da
religidao (uma combinacao ligeiramente instavel), e Robert Nozick, um
anarquista politico da direita radical que pensa que se deve privatizar
tudo.

Um filésofo americano importante é John Rawls, cuja obra magna, Uma
Teoria da Justica, tem sido muito vendida. Basicamente, Rawls defende

que a justica pode ser analisada em dois principios:

1. Que toda a gente deve ter a mesma liberdade, e, dado esse
constrangimento, tanta liberdade quanta for possivel;

2. Que as desigualdades entre as pessoas s se justificam se os que estao
pior estiverem na realidade melhor do que estariam num outro sistema
qualquer mais igualitario.

Tenha cuidado com isto: nao é tao idiota como parece a primeira vista,
apesar de ser verdade que permite desigualdades extremas, o que
pode ser usado contra ele — a nao ser, é claro, que o leitor calhe a ficar
beneficiado. Este tipo de coisa é conhecido como uma Teoria da Justica

Distributiva, e pode em algumas circunstancias vir mesmo a jeito.



Os continentais

Ha duas variedades principais de continentais: os franceses e os

alemaes.

O movimento filoséfico continental mais importante nos Gltimos tempos
foi talvez o existencialismo, que teve partidarios franceses e alemaes. O
expoente francés principal foi Sartre, um erudito invejavel que
combinava a filosofia com a agitacao politica marxista, a autoria de
romances e de pecas de teatro, e uma capacidade prodigiosa para o
alcool. Foi ele que introduziu o slogan “A existéncia precede a
esséncia”, que quer dizer, mais ou menos, que devemos estar menos
preocupados com o tipo de coisas que as coisas sao, do que com o fato

de serem.

Os existencialistas resistem a ser classificados, insistindo geralmente
na autonomia do individual: logo, tém tendéncia para ficar um bocado
irritados s6 pelo fato de lhes chamarmos existencialistas. O
existencialismo, ou pelo menos a sua linha francesa, tem conexdes
literdrias muito fortes, sendo Camus e o préprio Sartre os seus maiores
expoentes. A literatura tende a concentrar-se no conceito de acte
gratuit (refira-a em francés, claro), que constitui supostamente a
esséncia da afirmacao existencialista da sua propria existéncia. Mas
para o resto das pessoas parece-se mais com um caso de crueldade
caprichosa. Uma vez que o acte gratuit, pelo menos na literatura, tem

tendéncia para ter uma natureza violenta, ou, no minimo dos minimos,



anti-social, viver com um existencialista (pelo menos com um

existencialista francés) deve ser de arrasar com 0S nervos.

Os alemaes, dos quais vale a pena referir Martin Heidegger e Karl
Jaspers, sao um grupo muito diferente. Nao tém pretensdes literarias,
felizmente, e tendem a ser mais explicitos quanto as suas influéncias,
referindo fildsofos como Kierkegaard e Edmund Husserl, um filésofo
alemao dos principios do século que desenvolveu de uma maneira
sistematica e tipicamente alema o conceito de Fenomenologia, i.e., a
tentativa de penetrar, por entre as aparéncias superficiais das coisas,
na realidade basica da nossa apreensao consciente delas (ou coisa

assim).

O existencialismo nao arrasta consigo qualquer compromisso religioso
para qualquer dos lados: Sartre era ateu, Jaspers cristao; Heidegger era
nazista, mas isto é em geral convenientemente esquecido. Um ponto
interessante a notar é que os livros de filosofia escritos em inglés tém
em geral de ter trés elementos nos seus titulos, sendo Language, Truth
and Logic (Linguagem, Verdade e Légica) Truth, Probability and Paradox
(Verdade, Probabilidade e Paradoxo) e Mind, Language and Reality
(Mente, Linguagem e Realidade) alguns exemplos proeminentes, ao
passo que o numero de elementos exigidos para os titulos
existencialistas parece ser de apenas dois, como em Sein und Zeit (Ser
e Tempo) de Heidegger, e em L’Etre e le Neant (O Ser e o Nada) de
Sartre. Os filésofos analiticos anglo-saxonicos tém tendéncia para

desprezar o existencialismo por nao ser suficientemente analitico; os



existencialistas tém tendéncia para desprezar os filésofos analiticos

anglo-sax0nicos por nao serem suficientemente.

Ja falamos o suficiente sobre o Positivismo Ldgico e, em qualquer caso,
0s seus expoentes estdo na realidade mais préximos da tradicao anglo-
saxdnica. Nos anos trinta, muitos deles fugiram da Europa e de Hitler
em direcao a América, onde Rudolph Carnap e Carl Hempel foram
particularmente influentes desde a guerra, especialmente na filosofia
da ciéncia. Entre os ingleses, o mais importante dos Positivistas Logicos
(que, a propésito, incluem o Primeiro, mas nao o Segundo,
Wittgenstein) foi A. J. Ayer (refira-se sempre a ele como “Freddie”), que
continua a ser conhecido pela sua primeira obra, Language, Truth and
Logic, apesar de ele mais tarde ter acabado por pensar que estava tudo
errado de uma ponta a outra, o que deve ter sido muito humilhante.
Ayer foi também muito influenciado por Russell, inclusivamente na

conducao da sua extravagante vida pessoal.

Falta discutir um grande movimento do pensamento continental: o
estruturalismo e o seu obscuro sucessor, o pés-estruturalismo, que por

Sua vez parece ter-se tornado no positivamente opaco pds-modernismo.

O estruturalismo comecou originalmente com Saussure como um
método em linguistica, tendo-se alastrado a antropologia com Lévi-
Strauss, e desde entao nunca mais parou, pelo menos em Franca e nos
departamentos de literatura inglesa das universidades americanas.
Quase ninguém admitird hoje em dia ser um estruturalista e em

qualquer caso é muito dificil defini-los com precisao. No entanto, é



importante ter ideias firmes acerca deles. Sao quase completamente
ignorados nos departamentos de filosofia britanicos, o que demonstra
as preocupacles rigorosamente analiticas da filosofia britanica, ou a
sua extraordinaria insularidade — depende do lado em que o leitor
estiver. Certifigue-se de que estd de um lado qualquer, mas de um
apenas. Uma caracteristica do estruturalismo e do pds-estruturalismo é
a sua desconfianca em relacao as disciplinas académicas, e a sua giria

impenetravel.

Entre os seus expoentes mais importantes incluem-se Roland Barthes
(no campo da critica literaria e das suas ramificacdes sociais), Michel
Foucault (histéria, sociologia e, por fim, sexo) e Jacques Derrida
(linguagem, critica literaria, retdrica). Este Ultimo é em muitos aspectos
0 mais interessante, apesar de ser também o mais irritantemente
obscuro. As opinides variam imenso quanto ao seu estatuto como
pensador: génio ou charlatao, depende do gosto. Aborreceu em
especial os filésofos analiticos (quer dizer, os anglo-saxdnicos), pelo
menos 0s que se deram ao trabalho de o ler, por tentar mostrar que por
debaixo da superficie cuidadosamente cultivada de rigor, légica, analise
e investigacao desapaixonada, a filosofia analitica era uma atividade

altamente tendenciosa, retérica e subjetiva.

Fé-lo empregando um método conhecido como desconstrutivismo, que
se tornou entretanto numa imensa inddstria americana. Consiste
essencialmente em mostrar que qualquer obra literdria gera

necessariamente dentro de si mesma contradicdes fatais, minando



assim o argumento que avanca ostensivamente.

Note-se que de fato o desconstrutivismo se desconstréi a si mesmo (um
pouco como o Tractatus de Wittgenstein), um fato que nao parece
preocupar os proprios desconstrutivistas (para grande irritacdo dos

fildsofos analiticos: esta pode ser uma técnica que valha a pena imitar).

A grande vantagem do pds-modernismo € que ninguém, incluindo os
seus expoentes, faz ideia do que seja. Dizer de uma coisa (ou, na
verdade, seja do que for) que é “pdés-moderno” € um golpe Util muito

usado pelos seus defensores principais, incluindo Deleuze e Baudrillard.

As melhores estratégias a adotar com a filosofia continental em geral

Sao as seguintes:

a. afirmar que nao faz, literalmente, sentido.

b. dizer, causticamente, que seja ela o que for, ndo é filosofia (a estratégia
analitica);

¢. comentar cuidadosamente que nao deve ser afastada irreflectidamente.
(Esta técnica funciona melhor quando alguém esta a defender uma das
duas outras ideias.)

Algumas técnicas uteis

Oferecemos nesta se¢ao um pequeno guia para algumas das mais
importantes técnicas do especialista instantaneo filoséfico; as outras

podem ser inferidas a partir do resto do texto.



1. A pergunta

E sempre uma boa ideia ocultar os seus comentarios numa pergunta,
em especial se nao faz qualquer ideia do que esta a falar, o que
acontece mais ou menos 85 por cento das vezes em filosofia. Assim,
deve preferir “Nao achas que isso pressupde algumas premissas

implausiveis?” a “Isso pressupde algumas premissas implausiveis”.
2. A ambiguidade

Nunca se comprometa: se for possivel ser ambiguo, e em filosofia isso é
quase sempre possivel, entdao seja ambiguo. Deixe em aberto algumas
saidas para se poder escapulir. Uma vantagem desta atitude, que vem
mesmo a proposito, é conferir ao especialista instantaneo um ar de
cautela intelectual culta. Deve cultivar-se expressées como “Pelo
menos a mim, parece-me que” (quando nao lhe parece) ou “Estou
inclinado a pensar que” (quando nao estd) e “Talvez existam boas
razoes para isso” (particularmente quando é ébvio que nao existem). O
especialista instantaneo filoséfico diplomado nunca dird seja o que for
do qual nao se possa escapar com calma e sem dificuldades, se isso se
tornar necessario. Neste aspecto, é muito parecido com o fildsofo

profissional.
3.0 tom

E importante que faca os seus comentarios no tom de voz apropriado;
deve falar devagar, pausada e concentradamente. Tente dar a

impressao de que tudo o que diz foi cuidadosamente pensado: vai ver



que o disparate mais banal pode parecer inteligente e profundo.
4. A Aparéncia

Muitos especialistas instantaneos competentes noutros aspectos
desperdicam a sua oportunidade de gléria por nao darem uma atencgao

suficiente a aparéncia. Em termos gerais, ha dois tipos de filésofo:

1. O Super-Homem nietzscheano, preciso, arrumado, impecavelmente
vestido;

2. O Destroco Humano inacreditavelmente desalinhado, desarrumado e com
um ar ausente.

O ultimo é talvez mais comum, mas o primeiro nao é de maneira
alguma desconhecido, e a verdade é que uns modos suaves, frios e
controlados dao montes de vantagens; enquanto que, por outro lado, a
extraordindria excentricidade do Agostinho da Silva é muito dificil de
levar até ao fim. Assim, se ndo houver uma razao especial para fazer
outra coisa, recomendamos a aparéncia 1, a menos que sofra de uma
desqualificacao pessoal que o diminua profundamente, como, por
exemplo, a psique de Frankenstein aliada ao sentido estético do Marco
Paulo. A hipotese 1 é particularmente recomendavel para as mulheres:

ganham uma audiéncia indubitavelmente melhor.
5. A enumeracao

O que se espera da filosofia é que seja uma atividade metddica e
precisa, que trata de assuntos confusos e dificeis de maneira ldgica,

rigorosa e lucida (a sério). O verdadeiro especialista instantaneo de



sucesso € o que consegue dar a impressao de estar a fazer isto, quando
na realidade esta a fazer precisamente o contrario; e uma ajuda para
fazer isto é a enumeracao. “Isso parece-me levantar pelo menos trés
questdes” é um bom comeco, especialmente se nenhuma se levantar.
Quantas mais questdes conseguir levantar, melhor. Em geral, atire para
cima: trés € o minimo, quatro é adequado e sabe-se que seis ou até
mesmo sete questdes conseguem causar uma destruicao devastadora.
Confie na sorte e na inventividade para conseguir ir arranjando
questdes a medida que for avancando. Em qualquer caso, se o nimero
de questdes for apreciavel, o seu adversario perdera facilmente a

conta.
6. Os Aderecos

Estamos agora a chegar ao estagio mais avancado, e a maior parte dos
grandes entusiastas cultivam o uso de pelo menos um adereco. Para 0s
homens o mais eficiente e versatil € o cachimbo. Muitos fildsofos
genuinos fumam cachimbos. A razao € provavelmente evidente: se Ihe
fizerem uma pergunta realmente embaracosa, ou se por outro motivo
qualquer ficar encurralado, basta tirar o cachimbo do bolso (o leitor
acabara por descobrir que o resultado disto é o bolso ficar
particularmente nojento ao fim de alguns dias: mas também os
especialistas instantaneos tém ossos do oficio, como toda a gente),
depois de fazer um comentario preliminar como “Bom, o que é
realmente importante em relacao a isso parece-me ser talvez o

seguinte”, comecando entao a acendé-lo. Qualquer especialista



instantaneo consegue fazer durar esta operacao pelo menos por cinco
minutos sem qualquer dificuldade, e com alguma pratica por muito
mais tempo; e desde que resmungue um comentario ocasional de uma
natureza inteiramente nao comprometedora a medida que bate, limpa,
raspa, sopra, desmonta, volta a soprar, remonta, sopra mais uma vez,
ataca, calca, volta a bater, acende, puxa, reacende, volta a calcar, puxa
mais uma vez e emite finalmente grandes nuvens de fumo nocivo,
ninguém suspeitard que esta sé a fazer tempo. Se o fizer
suficientemente bem, conseguird evitar completamente responder a

pergunta.

Outros aderecos e tiques sociais, como oferecer cigarros, limpar éculos,
assoar enérgica e cuidadosamente o nariz, ou até mesmo fingir um
ataque de tosse, tém a sua utilidade, mas nenhum consegue bater o
cachimbo, que consegue também, por qualquer motivo, fazer com que

seja quem for que o esteja a fumar pareca uma pessoa culta.
7. A'linguagem

Selecione algumas expressdes da giria filosofica cujo som lhe agrade;
depois use-as a torto e a direito. E nao se esqueca da Regra de Ouro:
nunca diga seja o que for em portugués se puder dizé-lo em qualquer

outra lingua (de preferéncia alemao).
8. Ganhe tempo

Nunca fica mal declarar, com um ar de profunda seriedade, que tera de

pensar mais sobre a questao em causa. Esta é também um técnica com



um duplo efeito, uma vez que por um lado afasta a obrigacao de dizer
seja o que for que o possa comprometer, e por outro lado porque
costuma fazer com que o seu adversario se sinta inferior. Este Ultimo
efeito é especialmente conseguido quando o assunto em questao nao
podia de fato ser mais 6bvio. Nao se esqueca: arranje sempre maneira

de complicar o que é essencialmente simples.
9. Pretensao de profundidade

Este aspecto estd, é claro (repare neste “é claro”: adequadamente
usado, é uma arma de um poder conversacional devastador),
estreitamente relacionado com a técnica anterior: “Na verdade, isto é
muito mais dificil do que a maior parte das pessoas suspeita” é uma

excelente afirmacao para usar numa crise.
10. A invencao

Se alguma vez estiver realmente apertado, sem qualquer possibilidade
de fuga, nao subestime o poder da pura invencao. Descartes comentou
uma vez que nao existia qualquer doutrina, por mais absurda que seja,
que nao tivesse ja sido sustentada por um filésofo qualquer. Com esta
pista, sinta-se livre para inventar filosofos a vontade. Para isto, o ideal
sao os metafisicos alemdes pouco conhecidos do século XIX. Pode usar
por exemplo Heinrich Niemand, Professor de Filosofia dos Lacticinios na
Universidade de Bad Homburg, um homem maravilhoso que, para além
de ter a virtude de nunca ter realmente existido, nos tira de todo o tipo
de dificuldades: “Bom, pode ser idiota, mas era o que Niemand dizia”,

afirma o especialista instantaneo nestas ocasides, o que em geral



funciona as mil maravilhas.

O que a filosofia nao é

Uma concepcao errada, mas habitual, vé a filosofia como qualquer
coisa que na verdade € mais ou menos como a religidao. Uma boa
estratégia a adotar em relagao a isto é observar que a filosofia trata de
questionar e fazer desmoronar os dogmas, ao passo que a religiao trata

unicamente da sua aceitacao e defesa.

O leitor ird igualmente encontrar pessoas (se nao tiver cuidado) que
afirmam estar interessadas numa coisa chamada “Filosofia Oriental” ou
“Misticismo Oriental”. S6 hd uma coisa a fazer quando confrontado com
este tipo de pessoa: faca notar firmemente que, seja a Filosofia Oriental
ou o Misticismo Oriental o que forem, nao sao filosofia. Seja firme em
relacao a isto. Isto ndo é subestimar os praticantes desta arte arcaica:
algumas pessoas dao-se bastante bem e o misticismo pode levar-nos

longe.

Nota: como ser um mistico

1. Invente alguns paradoxos sem sentido (tais como “a Unica verdadeira luz
encontra-se nas trevas” ou “cada passo em frente é um passo atras”). Use
com um ar misterioso provérbios sem qualquer significado (tais como “em
casa onde ndo ha pao todos ralham e ninguém tem razao” ou “quanto
maior é a altura, maior é a queda”).

2. Professe uma crenca em pelo menos um absurdo metafisico palpavel, tal
como na afirmacdo que Tudo é o Uno Unico ou que a Realidade Comum é



meramente uma llusao Basica em Comparacao com a Vera Luz da
Divindade. Ndo se esqueca de falar com Letras Mailsculas.

3. Dé a entender de maneira obscura que a Via para a lluminacao, apesar de
Longa e Ardua, serd no Fim Cumprida; e sugira que um bom método para o
conseguir é entrar numa Relagao Fisica de Comunh&o consigo mesmo.

4. Adote permanentemente um Sorriso Benigno, que para todos os efeitos
praticos ndo se consiga distinguir do Esgar Inane.

Glossario

Nao se esqueca da Regra de Ouro do Especialista Instantaneo: as coisas
soam sempre melhor em linguas que as pessoas ndao sabem. Por

qualquer razao, isto é especialmente verdade do alemao. Assim:

Zeitgeist — O Espirito do Tempo, a perspectiva prevalecente da

humanidade num certo tempo histdrico (se é que ha alguma).

Weltanschauung (esta € mesmo boa) — A Visdo do Mundo; a
Mundividéncia. Experimente em comentarios como “isso é o tipo de

coisa que obriga uma pessoa a mudar de Weltanschauung”.

Erkenntnis — Conhecimento; é também o nome da revista fundada
pelos positivistas ldgicos vienenses (pessoas como Otto Neurath, Carl

Hempel e Rudolph Carnap), que eram conhecidos por:
Der Wiener Kreis — O Circulo de Viena.

Sinn und Bedeutung — Sentido e Referéncia: uma distingao entre dois



tipos de significacao devida a Frege e uma das pedras de toque da

l6gica filos6fica moderna.

Gesamtheit — Totalidade: muito Gtil no dictum de Wittgenstein: “Die
Welt ist die Gesamtheit der Tatsachen, nicht der Dinge” (o mundo é a
totalidade dos fatos, e nao das coisas). Nao confundir com Gesundheit
(Santinho!).

Mas o especialista instantaneo nao consegue safar-se sé com o alemao.
Tem de ter alguma ideia (ainda que ténue) do vocabulario técnico

portugués.

Légica — Uma palavra muito Gtil. Tanto pode designar um sistema
formal de raciocinio (como a silogistica aristotélica), como pode ser
usada de maneira mais vaga para indicar a forca argumentativa de um
fragmento de raciocinio. “Qual é a l6gica desse argumento?” € uma
pergunta util, especialmente se esta a precisar de algum tempo para

escapar de uma situacao delicada.

Um argumento, que na linguagem filoséfica é a exposicao racional de
um ponto de vista, e nao, como por vezes se pensa, uma maneira de
retoricamente enganar a outra pessoa (apesar de ser surpreendente
como uma coisa degenera tantas vezes na outra), pode ser valido ou
invalido, relevante ou nao. Um argumento é valido se consiste em
premissas ligadas de tal forma que, se forem verdadeiras, a conclusao
que se tira delas é verdadeira. E relevante s6 se todas as premissas
forem verdadeiras, e se for também valido (assegurando assim a

verdade da conclusao).



A consisténcia é uma excelente arma no arsenal do especialista
instantaneo. Duas ou mais proposicdes sao inconsistentes se é
impossivel que todas sejam verdadeiras ao mesmo tempo. Nunca é de
mais apontar as inconsisténcias das outras pessoas. Mas evite que lhe

facam o mesmo.

As proposicdes sao unicamente frases que sao verdadeiras ou falsas,
como “O presidente Clinton é um esquilo”; assim, segundo esta
definicao, “Que dizes se formos para minha casa ver a minha colecao
de queijos antigos?”, nao &, estranhamente, uma proposicao, apesar de
ser uma proposta com algum futuro. As proposicdes atdémicas sao
proposicdes basicas que afirmam algo acerca de uma coisa qualquer,
tendo por isso sido vistas pelo Primeiro Wittgenstein (mas nao pelo
Segundo Wittgenstein, é claro) como as partes fundamentais da

linguagem.

Derivabilidade — A relacao entre as premissas de um argumento
relevante ou valido e a sua conclusao: se x deriva y, entao y segue-se
de x (impressiona bastante mais falar de derivabilidade do que afirmar

que uma coisa se segue da outra).

Condicionais — Proposicdes da forma “se..., entao...”; sao as pecas

bdsicas para a construcao de argumentos légicos.

Contrafactuais — Um tipo de condicional na qual o primeiro bocadinho
(a antecedente, “se...”) é falsa, tal como: “se os porcos tivessem asas,
os carros da policia seriam obsoletos”. Sao interessantes para os

fildsofos porque é muito dificil analisar as suas condicdes de verdade; e



dao muito jeito ao especialista instantaneo em comentarios como “Nao
sei muito bem como interpretar essa contrafactual”. Sao por vezes
conhecidas como “condicionais subjuntivas”, geralmente por pessoas

que querem fazer notar que sabem latim.

Condicbes de verdade — As condic0es sob as quais uma coisa é
verdade; tendo isto em consideracao, faz-se um espalhafato enorme

com esta coisa.

Trivialidade — Ao contrario do que poderia talvez esperar-se, nao é uma
caracteristica geral de toda a atividade filoséfica, mas antes um
conceito légico. Uma coisa é trivialmente verdadeira se a sua verdade
se seguir sem qualquer inferéncia l6gica especial de qualquer outra
coisa: assim, se ambas as frases, p e q forem verdadeiras, p sera
trivialmente verdadeira. E surpreendente como se conseguem irritar
pessoas bastante fleumaticas com comentarios como “Isso € verdade;

mas, é claro, é apenas uma verdade trivial”.

Racional — 1) com razdes; 2) (Matematica) um nimero que pode ser
expresso como uma fungao de dois outros; 3) tudo o que nds mesmos

dizemos.

Irracional — 1) sem razoes; 2) (Matematica) um nimero que nao pode
ser expresso como uma fun¢ao de dois outros; 3) tudo o que os outros

dizem.

Analitico e sintético — Uma distincao Util de Kant entre dois tipos de

verdade: as verdades analiticas sao as que sao verdadeiras unicamente



em virtude do significado das palavras nelas contidas,
independentemente do estado do mundo (como “Nenhum solteiro é
casado”); as verdades sintéticas, por outro lado (como “nenhum
bacalhau é cantor de 6pera”), sao verdadeiras ou falsas em funcao de
circunstancias empiricas (poderiam existir bacalhaus que cantassem no
La Scala). Uma das grandes tragédias da vida é o fato de as verdades
analiticas, apesar de certas e indubitaveis, serem de pouquissima
utilidade, ao passo que as verdades sintéticas, apesar de muito Uteis,
nao sao de forma alguma certas e indubitdveis. Kant, na verdade,
discordava disto, pensando que poderiam existir verdades sintéticas a
priori (ver a seguir), tais como as verdades da geometria. Mas

infelizmente estava enganado.

A priori e a posteriori — Um tipo de distingao analogo. As verdades a
priori podem ser conhecidas independentemente de quaisquer fatos

empiricos; as verdades a posteriori nao.

Necessidade e contingéncia — As verdades necessarias sao as que nao
poderiam nao ser verdadeiras; as contingentes sao as que poderiam.
Assim, a frase “Jorge Sampaio é Presidente da Republica” é
contingentemente verdadeira, ao passo que a frase “Jorge Sampaio é
Jorge Sampaio” € necessariamente verdadeira (o que mostra que
podem existir verdades necessarias infelizes). Outra maneira, de por a
coisa, muito usada pelos americanos é dizer que as verdades

necessarias sao verdadeiras em todos os mundos possiveis.

Mundos possiveis — A extravagante criacao de filésofos fantasiosos



como Leibniz: um mundo possivel é qualquer estado de coisas que
poderia ser o0 caso (mas que em geral, infelizmente, ndao é o caso). Os
realistas (ver a seguir) em relacao aos mundos possiveis, como David
Lewis, sustentam que existem realmente mundos possiveis infinitos,
nao sendo menos reais (apesar de serem, confusamente, menos atuais)
do que este. Isto tem a consequéncia reconfortante de fazer com que
existam mundos perfeitamente reais (apesar de, infelizmente, nao
serem atuais) nos quais somos devastadoramente bem-parecidos, ricos,

e por ai fora.

Idealismo — enquanto conceito filoséfico, nao quer dizer uma
preocupacao com o bem-estar das focas bebés (nem sequer com o
bem-estar de atrizes francesas eminentes que se preocupam com 0
bem-estar das focas bebés), nem uma fé na Irmandade Humana, mas
antes a nocao introduzida por Berkeley segundo a qual os objetos
exteriores nao existem realmente senao enquanto objetos de
percepcao. Na verdade, os idealistas tém muita dificuldade em explicar
exatamente o que querem dizer com isto, pois tém tendéncia para
sustentar que isto ndo quer dizer que os objetos sejam ilusérios; mas
parece também que a tese que sustentam é ontoldgica e nao

epistemoldgica. O idealismo contrasta com o

Realismo — crenca que sustenta que o0s objetos exteriores estao
realmente la fora e nao apenas quando alguém se da conta deles. O
realismo, contudo, € um termo multiplo e ambiguo em filosofia. Na

filosofia da ciéncia € a ideia segundo a qual as leis cientificas se



referem a relagdes reais existentes no mundo fisico, o que contrasta
com o instrumentalismo: a ideia segundo a qual as leis cientificas sao
meramente modelos de previsao. Putnam inventou recentemente uma
coisa a que chamou “realismo interno”, no qual nao existe um “mundo
ja feito” (uma expressao Util), mas em que no entanto as coisas nao sao
por isso irremediavelmente subjetivas (o que é exatamente 0 mesmo
do que comer o bolo e conseguir ficar com ele ao mesmo tempo).
Putnam sustenta que isto é de inspiracao kantiana e talvez seja por
essa razao que é tao dificil (se nao impossivel) de perceber; além disso

(e por isso mesmo) é ideal para o especialista instantaneo.

Nominalismo — a posicao segundo a qual 0os universais (por vezes
conhecidos por categoriais: termos gerais como “gato” e “mesa”), nao
existem independentemente da colecao das suas exemplificacdes, isto
é, nao existem independentemente dos gatos e das mesas que
constituem a mobilia do mundo. Neste sentido, os realistas acreditam
que existem entidades universais individuais que explicam o fato de
sermos capazes de ordenar 0 mundo em grupos coerentes de coisas.

Platdo era um realista neste sentido (e também em alguns outros).

Seméntica — Uma distincdo Gtil para ter em mente, especialmente
quando falamos com apanhados por computadores, é a que existe
entre a semantica e a sintaxe. Fornece-se uma semantica para um
argumento (ou seja para o que for) quando se fornece um método para
traduzir os simbolos que contém para qualquer coisa que tenha

significado: dar uma semantica para uma linguagem pressupde, ou



envolve, uma teoria do significado. Contrasta com a sintaxe, que é
apenas a gramatica formal do sistema, que determina unicamente se
0s simbolos estdo corretamente concatenados ou nao. Pode assim
seguir-se a sintaxe de um sistema sem ter a minima ideia da sua
semantica. Na verdade, isto é em grande parte o que faz o especialista
instantaneo em filosofia: ele sabe, de preferéncia, como manipular os
termos de uma linguagem, como o segundo (mas ndo, é claro, o
primeiro) Wittgenstein diria; mas nao faz a minima ideia do que quer

afinal dizer tudo aquilo.

Sobre o0 autor

Nascido na Nigéria por motivos fiscais em 1957, Jim Hankinson
evidenciou na mais tenra infancia um espirito naturalmente inquisitivo,
que teve como consequéncia uma propensao para fazer muitas
perguntas (algumas das quais altamente impertinentes), o que levou
muitos observadores a prever uma carreira em filosofia e muitos outros
a prever uma morte precoce. Na escola era universalmente reconhecido
como uma inteligéncia sem par; mas hoje em dia, por forca da ingestao

persistente de alcool, é apenas uma inteligéncia perdida.

Passou o periodo da sua licenciatura no Balliol College, em Oxford, onde
aprendeu que a Superioridade Sem Esforco pode ser dificil, e que

cultivar a ociosidade e a degenerescéncia da imenso trabalho.



Depois de obter, para grande surpresa de toda a gente, uma boa
licenciatura, passou um periodo em banhos de sol a tempo inteiro, em
Creta, antes de escrever a sua dissertacao de doutoramento no King’s
College, em Cambridge, numa area da filosofia tao obscura que
ninguém podia realmente examinda-lo. Com base nisto, ensinou (no
sentido fraco da palavra “ensinar”) filosofia na Gra-Bretanha, no
Canada e nos Estados Unidos, tendo-se sempre esforcado por conseguir

iludir as autoridades fiscais.

Um defensor do valor da disciplina rigorosa e da automotivacao, o Autor
faz questao de trabalhar todos os dias (incluindo aos sabados) pelo
menos cinco minutos. Os seus outros interesses, quando a azafama do
trabalho o permite, incluem o cinema europeu, a fermentacao de
cerveja e o desenvolvimento de fantasias cada vez mais complexas e

improvaveis envolvendo Claudia Schiffer.

autor: Jim Hankinson

traducdo: Desidério Murcho



