
Niilismo
André Cancian

O niilismo pode ser definido como a implosão da subjetividade.

Alternativamente, e sendo um pouco mais claros, podemos defini-lo como

uma descrença em qualquer fundamentação metafísica para a existência

humana. Não se trata, entretanto, de algo difícil de ser definido, mas de

ser apreendido. Por ser uma noção bastante ampla e abstrata, existe

muita confusão em torno dela. Vejamos alguns dos principais motivos

disso. Primeiro, o niilismo é vago em si mesmo, pois vem de nihil, que

significa nada. A palavra niilismo, que poderia ser traduzida como

“nadismo”, de imediato, não nos dá qualquer ideia do que se trata.

Segundo, o niilismo não possui qualquer conteúdo positivo. Por se tratar

de uma postura negativa, só conseguiremos entendê-la depois que

tivermos consciência do que ela nega, e por isso a compreensão do

niilismo envolve muitos outros conceitos; ele só se tornará visível depois

que esboçarmos seu contexto. Por fim, o niilismo também não recebeu,

historicamente, um emprego consistente, sendo que cada pensador ou

movimento o interpretou de modo bastante particular, quase sempre com

um pano de fundo ideológico, na tentativa míope de justificar um niilismo

ativo e militante.

https://ateus.net/artigos/filosofia/niilismo
https://ateus.net/autor/andr%E9-cancian


Em geral, vemos o niilismo associado a outras ideias, denotando seu

vazio inerente. Por exemplo, niilismo político seria mais ou menos

equivalente ao anarquismo, repudiando a crença de que este ou aquele

sistema político nos conduziria ao progresso, o qual não passaria de um

sonho mentiroso. O niilismo moral equivaleria à negação da existência de

referenciais morais objetivos, ou seja, de valores bons ou maus em si

mesmos. O niilismo epistemológico, por sua vez, seria a afirmação de

que nada pode ser conhecido ou comunicado. Portanto, vemos que

associar qualquer noção ao niilismo não é exatamente um elogio, mas

algo como colocar ao seu lado uma placa dizendo: aqui não há nada —

principalmente nada do que se acredita haver.

O niilismo, todavia, não é só um termo que justapomos a qualquer ideia

que nos desagrade, a fim de desmerecê-la. Seu poder de apontar o vazio

das coisas não pode ser usado como uma arma, pois, quando se dispara

o tiro de nada, automaticamente deixa de existir a arma, e a coisa toda

perde o sentido. O niilismo, sendo um processo radical de crítica, não

pode ser usado parcialmente. Não podemos, por exemplo, usar o niilismo

moral para refutar valores específicos, com os quais não simpatizamos,

imaginando que os nossos próprios valores sobreviveriam à crítica.

Quando afirmamos que a moral não existe, isso implica que não existem

quaisquer valores, sejam os nossos valores, sejam os de nossos

oponentes. Com o niilismo moral, toda a moral é reduzida a nada,

inclusive a nossa. A redução da moral a nada, como vemos, está

respaldada não na gramática, mas na suposição de que a moral é vazia

em si mesma, de que ela não tem fundamentos reais e objetivos. Não se



trata de simpatizarmos ou não com a moral, mas da constatação

segundo a qual ela é um sonho, uma fantasmagoria inventada por nós

próprios, não sendo leis morais, portanto, mais relevantes que leis de

trânsito.

Nós, entretanto, nos ocuparemos principalmente do niilismo existencial,

ou seja, a postura segundo a qual a existência, em si mesma, não tem

qualquer fundamento, valor, sentido ou finalidade. Segundo o niilismo

existencial, tudo o que existe carece de propósito, inclusive a vida. Todas

as ações, todos os sentimentos, todos os fatos são vazios em si mesmos,

desprovidos de qualquer significado. Nessa ótica, viver é algo tão sem

sentido quanto morrer, e estamos aqui pelo mesmo motivo que as

pedras: nenhum. Essa parece ser a categoria mais fundamental de

niilismo, em relação à qual os demais tipos tomam o aspecto de casos

particulares. Os niilismos moral e político, por exemplo, podem

claramente ser deduzidos do niilismo existencial — pois, se a própria

existência não tem valor, isso implica que nada tem valor, inclusive

valores morais, inclusive o progresso.

***

O único modo de compreender o niilismo existencial é através da

reflexão. O vazio da existência nunca poderia ser demonstrado através

da prática, ou apreendido por meio da experiência imediata. Se, por

exemplo, reduzíssemos nosso planeta a nada com bomba nuclear, isso

não demonstraria coisa alguma. A visão desse planeta despedaçado

também não provaria nada. Tal postura destrutiva prática faz pouco



sentido, pois equivale a tentar refutar um livro queimando-o. O niilismo

existencial se demonstra quando reduzimos o homem a nada, e para isso

basta possuir algum talento intelectual aliado à honestidade, pois o

esvaziamento da existência é a mera consequência de a entendermos.

Não precisamos degolar a humanidade inteira para provar que a vida

carece de sentido.

Para reduzir o homem a nada, e compreender que isso demonstra o

niilismo existencial, temos de apreender o vazio objetivo da existência —

sendo óbvio que, na condição de sujeitos, só podemos fazê-lo

subjetivamente. O problema é que, no processo demonstrar que a

existência é vazia, somos o próprio vazio que estamos tentando apontar

— tentamos explicar que nós próprios não temos explicação. Parece

paradoxal, mas não é. Bastará que consigamos entender nós próprios

como um fato, e o niilismo se tornará praticamente uma obviedade. Só

então perceberemos que o niilismo não é, como a princípio pode parecer,

uma postura extremada, envolvendo algum tipo de revolta, mas apenas

uma visão honesta e sensata da realidade — uma visão tornada possível

em grande parte devido às descobertas científicas modernas. Com

algumas definições e explicações simples, podemos chegar a uma noção

razoável da ótica apresentada pelo niilismo existencial. Como o

argumento é um pouco longo, vamos por partes. Façamos algumas

observações preliminares sobre por que o niilismo nos parece algo tão

incômodo.

Muitos, por preconceito, têm medo do “vazio da existência”, mas esse



medo, em si mesmo, é algo completamente sem sentido, pois equivale a

temer aquilo que não existe; o vazio não é uma ameaça positiva. Senão,

vejamos: Não existe vida em Vênus. Alguém se sente aterrorizado diante

dessa afirmação? Dificilmente. Não existem bancos em Marte. Alguém

empalidece diante disso? Também não. Suponhamos, entretanto, que

durante todas as nossas vidas houvéssemos trabalhado arduamente,

acreditando que todo o nosso esforço seria convertido em dinheiro num

banco em Marte. Agora sim nós nos sentiríamos ameaçados pela

afirmação de que nesse planeta não há, nunca houve banco algum, pois

vivíamos em função disso, acreditávamos nesse suposto dinheiro

marciano como aquilo que dava sentido às nossas vidas. Portanto, o que

nos aterroriza não é o vazio da existência, ou o vazio de bancos

interplanetários — o que nos enche de medo é a possibilidade de

descobrir que estávamos completamente equivocados em nossas

crenças a respeito da realidade. Seria esmagadora a consciência de

havermos dado grande importância, de havermos dedicado nossas vidas

inteiras a algo que simplesmente não existe. É por isso que

estremecemos diante da afirmação de que a existência não tem sentido,

embora essa afirmação seja tão segura quanto a de que não há dinheiro

noutros planetas do sistema solar.

Resistimos ao niilismo não porque ele seja falso, mas porque reorganizar

nossa visão da realidade seria muito trabalhoso. Então, se colocarmos

nossos interesses pessoais de lado, veremos que o que nos inquieta no

niilismo é o fato de que ele nos confronta duramente com nossa própria

ingenuidade, com o fato de termos nos deixado enganar tão



grandiosamente que nossas vidas passaram a depender de mentiras, de

suposições imaginárias. Portanto, percebamos que, quando o niilismo

aponta essas mentiras, ele não está destruindo a realidade, e sim nossas

ilusões. Nessa ótica, o niilismo nada mais é que um exercício de

honestidade e imparcialidade, e apenas esvazia a realidade das ficções

que nunca existiram de fato. Essa honestidade pode ser dolorosa, mas é

um sinal de maturidade. Se a existência, despida de ilusões, nos parece

vazia, saibamos ao menos admitir que a culpa é nossa por termos nos

enchido delas. Se gostamos de nos enganar, tudo bem. Porém, se nosso

interesse for nos tornarmos capazes de lidar com a realidade como

adultos, sempre será preferível aceitar a existência tal qual é em si

mesma, ainda que isso signifique abrir mão de muitas de nossas crenças

mais arraigadas. É preferível viver num mundo sem sentido a acreditar

num sentido falso para o mundo, que aponta para lugar nenhum.

Como vemos, a preocupação essencial do niilismo não é descobrir a

verdade, mas apontar as mentiras e reconhecer as limitações. Descrever

os fatos é o papel da ciência. O niilismo apenas consiste na disciplina de

sermos honestos diante desses fatos que observamos, entender e aceitar

suas implicações. Nesse sentido, uma das áreas mais afetadas pelo

niilismo são as “grandes questões” da existência. Isso porque as

respostas para tais questões são, em geral, muito mais óbvias do que

pensamos — e muitas vezes inclusive sabemos quais são, mas

preferimos continuar acusando a ciência de ser “cega e limitada” para

justificar nossos preconceitos.



Afirmamos que tais assuntos são demasiado “profundos” apenas como

pretexto para tratá-los superficialmente; dizemos que são “mistérios”,

“impossíveis de responder”, apenas porque temos medo das respostas.

Outras vezes deixamos essas questões de lado, não para proteger

nossas ilusões, mas porque pensamos que investigá-las nos conduziria à

loucura. Muito pelo contrário, isso nos conduziria apenas à lucidez, nos

permitiria viver com os pés no chão. Mas o que é o chão? Ora, aquilo que

está sob nossos pés. O que é o mundo? Ora, é aquilo que temos diante

de nossos olhos. O que é o ser? Ora, é aquilo que existe. Em grande

parte, o niilismo consiste na rara capacidade ver o óbvio.

Perguntemo-nos, por exemplo, que é o homem? Ora, somos aquilo que

parecemos ser: máquinas. Basta consultar qualquer livro de anatomia

básica. Não há nada “por detrás”. Esse “por detrás” não passa de uma

fantasia. Foi inventado por nós numa tentativa infantil de humanizar a

existência. Não obstante, apesar de sabermos perfeitamente bem o que

é o homem, ainda assim acreditamos que há na equação um misterioso

“algo mais”. Continuamos nos enganando com a noção de “profundidade”

do saber, que nos faz querer buscar o “por detrás” do mundo. Ainda

mais, que nos faz acreditar que a verdadeira realidade está nesse “por

detrás” que, exatamente por ser uma ilusão, equivale a nada.

Quando estudamos o homem como se ele não fosse uma máquina, é

claro que não poderíamos chegar a conclusão alguma, pois isso é um

absurdo. Seria o mesmo que um rato investigando-se como se não fosse

um roedor, julgando que a “razão de ser” de seu dente não pode ser



apenas roer queijo. O suposto “sentido íntimo da realidade” que o homem

busca a partir de sua subjetividade é o mesmo que esse rato buscaria se

tivesse uma inteligência semelhante à nossa, supondo toda uma ordem

metafísica “por detrás” do mundo que atribui ao seu dente um “sentido

roedor transcendental” que remete ao Queijo Absoluto. Pouco

surpreende que a ciência até hoje nunca tenha encontrado aquilo que

não existe. A ciência só pode investigar o mundo natural pelo simples

fato de que o resto são delírios metafísicos. Abandonar problemas sem

sentido não é limitação intrínseca, é sensatez.

***

Aquilo que se preocupa em buscar o que está “além” da realidade não é

a ciência, mas a metafísica, que significa literalmente depois da física.

Mas o que está além da física? Ora, a resposta é óbvia: nada. Muito

menos razões. Num mundo onde tudo é físico, só aquilo que inventamos

pode ser metafísico, ao menos se entendermos por metafísica a clássica

investigação de “razões últimas”. Para além do âmbito do realismo

científico, a metafísica não tem função; é absurdo que tenha função. Na

busca pelo conhecimento objetivo, o bastão foi passado para a ciência.

Está morta a metafísica que investiga o mundo “profundamente”, por

meio da razão pura. Isso nunca levou a nada, pois tentamos descobrir a

realidade não olhando para o mundo, mas para um espelho. As

respostas metafísicas para a existência parecem-nos interessantes

porque, obviamente, partem do conveniente pressuposto de que a razão

humana é capaz de substituir a experimentação e acessar uma suposta



“essência do ser” por meio de uma intuição mágica, como que

descobrindo o mundo por controle remoto. Parece tentador que

possamos explicar a realidade desse modo, mas a metafísica é um tiro

no escuro, algo tão inútil quanto usar a imaginação para prever o futuro.

Vejamos a questão do seguinte modo: a metafísica nasceu numa época

de ignorância, em que os homens sequer sabiam da existência de

bactérias. Sequer lhes passava pela cabeça que nossos cérebros eram

feitos de neurônios. Mesmo assim, queriam explicar racionalmente a

decomposição e o pensamento. Como não tinham microscópios para ver

a realidade com precisão, constatando assim a existência de micro-

organismos decompositores, limitavam-se a devanear teorias

metafísicas, especulando sobre “realidades ocultas” que nos apodreciam

em segredo, e é claro que não tinham a menor ideia do que estavam

falando. Ao ver um corpo em decomposição, por exemplo, imaginavam

que isso talvez se devesse a alguma ordem natural das coisas que nos

impunha a decomposição como um “sentido existencial”. Assim, por

ignorar que o que nos apodrece são as bactérias, supuseram que isso

seria devido à misteriosa “essência decompositora do ser”. Esse tipo de

raciocínio delirante, constituído por uma rigorosa lógica tapa-buracos, é o

cerne da metafísica. Ela aborda todas as questões da existência com

esse mesmo grau de autismo.

Nessa abordagem, em vez de investigado, o mundo deve ser pensado.

Em vez de observar fatos, devemos buscar explicações de razão pura,

devaneando sobre alguma essência sobrenatural que determina fatos



naturais. Claro que, se o ser fosse racional em si mesmo, algo como uma

equação matemática, a verdade seria algo abstrato que transcende os

próprios fatos, isto é, a “essência do ser” seria constituída de princípios

lógicos. Mas de onde tiramos a ideia de que o ser é racional? E o que é

isso de “essência”? Não se sabe. O fato é que essa metafísica delirante

nunca teria nascido se houvéssemos dado aos gregos um microscópio e

uma tabela periódica.

Vistas desse modo, as mais profundas investigações metafísicas são

pura e simples perda de tempo, pois estão em busca de algo que

simplesmente não está lá — e a grande maioria das questões da

existência, das questões que consideramos mais importantes, são

levantadas não pela física, mas pela metafísica, pelo mais vergonhoso

blablablá inquisitivo. Se tais observações parecem fortes, isso ocorre

porque, mesmo hoje, nossa visão moderna da realidade ainda esconde

muitos preconceitos metafísicos.

Pensemos, por exemplo, na razão de ser da vida. De onde tiramos essa

ideia maluca? Certamente não da experiência, certamente não do mundo

que temos diante de nossos olhos. Essa é uma questão metafísica

despropositada, pois se trata de algo que em nenhuma circunstância

poderia ser solucionado pela observação do mundo físico, e isso pode

ser ilustrado pelo simples fato de que a observação do mundo físico feita

pela biologia moderna, apesar de explicar perfeitamente bem como a

vida funciona, não é aceita como resposta para essa questão. Senão,

vejamos: observamos um espermatozoide e um óvulo fundirem-se;



vemos as células multiplicando-se; vemos todas as etapas envolvidas na

formação de outro organismo; vemos a vida acontecer bem diante de

nós; tudo está perfeitamente claro. Mesmo assim, continuamos insistindo

na crença de que há algo “por detrás” dessa realidade, um algo que é

mais importante que a própria realidade. Esse algo, obviamente, são

nossas crendices metafísicas. A ciência não pode responder a questão

da “razão de ser” da vida porque esse modo de conceber a vida não

corresponde à realidade. Seria o mesmo que pedir que a ciência

respondesse onde ficam os dragões alados que vimos após consumir

alucinógenos.

Para ser no mínimo razoáveis, temos de admitir que nunca tivemos

motivos legítimos para pensar que a vida tem uma “razão de ser”, pois

nada em nossa experiência no mundo nos sugere essa pergunta. Que

tipo de fenômeno físico poderia nos ter insinuado essa questão?

Olhamos para uma flor e pensamos: ó, que curioso, há nesse vaso uma

flor! Por que não há na flor um vaso? Por que a flor não tem dentes? Que

mistério! Isso só pode ser porque ela tem uma “razão de ser” — a flor

desabrochou para cumprir um sentido transcendental! Sementes e pólen

nada têm a ver com isso: trata-se de algo mais profundo, muito superior

ao mundo material! Então propomos a nós mesmos o desafio: vou

descobrir que razão é essa! Passados alguns anos, voltamos da

faculdade de teologia e respondemos que isso só Deus sabe.

Nesse tipo de investigação, saímos desesperadamente em busca da

resposta para uma pergunta sem sentido, e ainda nos espantamos por



nunca encontrá-la. Claro que essa pergunta só poderia ser respondida se

o mundo fosse algo como um playground de humanos, feito à nossa

imagem e semelhança por alguma divindade entediada. Porém, como o

mundo não se comporta segundo nossas expectativas infantis, em vez de

admitir o óbvio, de aceitar que real é aquilo que está bem diante de

nossos olhos, achamos mais sensato inventar uma segunda existência

misteriosa que carrega a “essência oculta” da nossa — um mundo que só

podemos imaginar como uma imensa biblioteca cheia de pergaminhos

empoeirados nos quais ficam anotadas as “razões de ser” de tudo o que

há no mundo em que estamos.

Portanto, para transformar uma crença absurda qualquer numa gloriosa

“investigação metafísica”, basta colocar no fim dela um ponto de

interrogação: teremos diante de nós mais um “mistério insondável”, mais

uma prova da profunda ignorância do homem em relação ao mundo em

que vive. Contudo, sejamos francos: não fomos nós próprios que, sem

nenhum motivo respeitável, inventamos que a flor tem uma “razão de

ser”, que precisa ter uma razão? Transformamos esse raciocínio circular

em algo tão grandioso que, ao investigá-lo, temos a ilusão de estar

andando em linha reta. Perdemo-nos em devaneios, e chamamos isso de

“meditações transcendentais”, de “busca pelo sentido íntimo do ser”,

coisa que não passa do homem correndo em torno do próprio rabo em

busca de razões que insuflem sua vaidade. Diante desse algo oculto que

nos torna tão monstruosamente ingênuos, a questão do mistério do

mundo parece um assunto de piolhos.



Recobremos a sensatez. Se prestarmos alguma atenção, veremos que a

verdadeira razão de ser da flor não é realmente uma razão, mas um fato:

o fato de ela ter germinado e desabrochado; isso é tudo. O resto são

questões metafísicas sem sentido, meros disparates interrogativos que

levam nossas investigações para um mundo imaginário que nada tem a

ver com aquilo que estamos tentando entender.

***

Já deve estar bastante claro por que a postura niilista é incômoda, então

prossigamos ao próximo tópico. Como o niilismo está ligado a uma

mudança em nossa concepção metafísica da existência, convém

esboçarmos o que é a metafísica atualmente, e principalmente o que ela

era. A metafísica que criticamos aqui é a chamada metafísica tradicional,

a qual parte de pressupostos antropocêntricos, lança-se em

investigações sem pé nem cabeça, buscando algo que não existe para

explicar o que existe. A metafísica moderna, por outro lado, busca

apenas delinear uma visão coerente do que é a realidade, deixando à

ciência o papel de descobrir o que existe. Em vez de sonhar, ela pensa a

partir dos fatos que conhecemos, mas sem fazer extrapolações

aberrantes. O contraste entre ambas nos ajudará a entender melhor o

contexto do niilismo.

A metafísica é uma área da filosofia que busca investigar os aspectos

mais fundamentais da existência por meio da razão. Ela trata daquilo que

não nos é imediatamente acessível através dos sentidos, que não pode

ser investigado direta e experimentalmente, isto é, através da ciência.



Faz perguntas como “que é existir?”, “que é a razão?”, “que é a

realidade?” etc. A metafísica faz perguntas tão básicas que a ciência não

pode respondê-las diretamente, e a própria prática da ciência pressupõe

muitos assuntos que apenas a metafísica investiga. A ciência somente

observa fatos e os registra metodicamente — ela investiga com os olhos;

a metafísica, com a razão.

Quando afirmamos que “todos os seres vivos nascem, crescem,

reproduzem-se e morrem”, fazemos uma afirmação científica, que pode

ser observada. Quando afirmamos que “a vida não tem sentido”, fazemos

uma afirmação metafísica, pois se trata de algo que concluímos a partir

de um processo de abstração intelectual, e abstrações não podem ser

observadas. Portanto, quando conceituamos a realidade a partir de fatos,

estamos fazendo filosofia, não ciência. A ciência não pensa, mas

precisamos pensar para fazer ciência coerentemente, e esse é o papel

da reflexão metafísica no contexto moderno: orientar nossas

investigações. Em grande parte, a metafísica moderna tornou-se um

meio de evitar os erros ingênuos da metafísica tradicional.

Como vimos acima, a metafísica tradicional é essencialista, ou seja,

supõe que tudo o que existe possui uma “essência” que faz com que seja

aquilo que é. O papel da reflexão metafísica seria, nessa ótica, investigar

racionalmente tal “essência”, já que os fatos observados não seriam mais

que sua manifestação. Já foi dito que essa essência é fogo, água,

números, razões, deuses etc.; hoje diz-se que essa essência é tolice. Tal

metafísica não se preocupa em entender o mundo em que estamos:



busca entender um mundo transcendental de essências imaginárias do

qual o nosso seria o resultado. Suas investigações pressupõem uma

ordem das coisas que é extrínseca ao ser, ou seja, sobrenatural. Ela

busca descobrir uma essência que também é uma explicação: a razão

pela qual o mundo existe. Esse tipo de questionamento, obviamente, só

seria compatível com um mundo que tivesse uma “essência

transcendente”, coisa que remete à ideia de uma “subjetividade por

detrás do mundo”. Por isso dizemos que a metafísica tradicional possui

uma orientação teológica, pois confere atributos divinos à existência.

Assim, esse tipo de investigação metafísica parece filosofia, mas na

verdade é teologia.

A metafísica moderna, por outro lado, investiga a realidade não numa

ótica transcendente, mas imanente. Em vez de especular sobre o que há

“por detrás” do horizonte da existência, ela busca entender o que é a

existência que está sob nossos pés, não sobre nossos travesseiros. Ou

seja, trata a questão da “essência do ser” não como algo que fica fora do

próprio ser, remetendo a “razões últimas”, mas como uma ordem das

coisas que é intrínseca ao ser, ou seja, natural. A partir dos fatos que

conhecemos, buscamos entender o aqui em função do aqui, não de um

suposto “além”.

A própria noção científica que temos da realidade está baseada em

suposições metafísicas — basta pensarmos no objetivismo e no

naturalismo. O objetivismo afirma que, fora de nossas cabeças, existe

uma realidade comum a todos. O naturalismo afirma que o mundo



funciona em seus próprios termos, que não possui qualquer essência

sobrenatural que o determina de fora para dentro. Pode parecer estranho

que a ciência moderna parta de suposições metafísicas, mas elas são

necessárias para que não caiamos no relativismo, para que tenhamos um

ponto de referência sensato sobre o que é o mundo. Para investigar o

mundo cientificamente, temos de supor o que o mundo é, e isso é uma

suposição metafísica. Ainda mais, temos de conceituar o que é

conhecimento, diferenciar o conhecimento subjetivo do objetivo, definir o

que é uma prova, e por que provas são válidas, assim como por quais

critérios essa validade é estabelecida, o que é tarefa de outra área

exterior à ciência, a epistemologia.

Sem investigar tais questões com seriedade, não saberíamos como

interpretar os resultados de nossas observações ou como estruturar

experimentos científicos a fim de conhecer a realidade. A função de

metafísica moderna, nessa ótica, seria justamente estabelecer um

fundamento teórico para nortear a investigação da realidade sensível

feita pelas ciências.

Um ponto de vista que rejeitasse indistintamente a metafísica não nos

permitiria fazer quaisquer suposições a respeito da realidade que

estivessem além da experiência imediata. Não poderíamos, por exemplo,

justificar a suposição de que existe de uma realidade objetiva, e com isso

cairíamos no relativismo, talvez até no solipsismo. Não havendo nada

objetivo, toda a realidade se resumiria a uma construção social —

inclusive a matéria, a gravidade, a eletricidade. A criação de um mapa-



múndi seria algo tão arbitrário quanto um romance, pois tudo não

passaria de uma ficção subjetiva. O relativismo faz bem ao enfatizar

nossas limitações, mas levá-lo a sério seria tão despropositado quanto

afirmar que uma publicação científica é arbitrária como uma revista de

quadrinhos.

Não há, portanto, qualquer sentido pejorativo em dizer que fazemos uma

afirmação metafísica ao supor que o mundo é natural e objetivo. Trata-se

de algo metafísico apenas porque falamos a respeito da constituição

básica do mundo, de algo teórico de que precisamos para alicerçar as

ciências. Claro que as descobertas da ciência respaldam perfeitamente

tais suposições, mas nem por isso elas deixam de ser metafísicas, pois

são algo que nunca poderá ser demonstrado diretamente através da

realidade sensível, mas apenas conceituado, pensado.

***

As suposições metafísicas a respeito da realidade são importantes para

nos nortear, para nos dar uma visão global da realidade, mas, como se

trata de um terreno especulativo, devemos ser muito cuidadosos quanto

ao que supomos sobre o mundo em si mesmo. A metafísica pensa no

escuro, e pode facilmente perder-se em devaneios. Se supusermos, por

exemplo, que o mundo é “racional em si”, passaremos a pensar que nele

tudo tem uma “razão de ser”, que há um motivo inteligível que explica,

digamos, por que a gravidade atrai os corpos em vez de os repelir. Que

tipo de razão seria essa? Não se sabe, mas corpos caindo a 9,8 m/s ao

quadrado seriam o resultado dessa “razão”. Mas por que essa essência



não faz com que os corpos caiam a 15 m/s ao cubo? Qual é o motivo

disso? Não sabemos onde procurar tais razões, mas conforta-nos pensar

que o mundo é racional, e isso é tudo de que precisamos para nos

convencermos. O fato é que não há metafísica alguma na gravidade.

Sabemos que a gravidade atrai os corpos porque vimos isso acontecer.

Trata-se de uma afirmação científica, empírica, não de uma

racionalização abstrata.

Argumentos puramente racionais, no fim das contas, só refletem o modo

como usamos as palavras. Se não pudermos verificá-los, eles não dizem

nada — assim como não diz nada o argumento da “causa primeira”.

Quando perguntamos por que “motivo” a gravidade é assim, estamos

pressupondo que ela poderia ser de outra forma, e que é como é por um

motivo que pode ser entendido. Isso pressupõe que as leis naturais são

racionais, implicando que a razão, de algum modo, está na essência da

realidade. Mas a gravidade não foi pensada, foi observada. Não é uma

teoria, mas um fato — e não precisamos pensar quando podemos ver.

Portanto, aqui a metafísica não tem função.

Levantar questionamentos metafísicos sobre fatos naturais equivale a

humanizar a existência, supondo que haja uma “intenção racional” por

detrás do que existe, como se o mundo houvesse sido projetado por

seres humanos ou supra-humanos. Mas de onde tiramos a ideia de que o

ser é racional em si mesmo? A explicação mais plausível é esta: de nós

mesmos, pois isso nunca foi demonstrado por qualquer observação da

realidade. Novamente vemos que essa busca pelo “sentido oculto da



realidade” é apenas teologia disfarçada. Para ilustrar, percebamos que

perguntar o “porquê” do mundo natural seria o mesmo que perguntar o

porquê de o Sol brilhar. Claro que, ao fazer esse tipo de pergunta,

colocamo-nos no lugar do Sol, pensando nas razões pelas quais

brilharíamos se fôssemos essa estrela. Partindo disso, respondemos, por

exemplo, que o Sol brilha “para aquecer a Terra”, e é claro que essa

suposição não pode ser demonstrada, tampouco condiz minimamente

com as descobertas da Astronomia. Essa espécie de resposta é

claramente antropocêntrica, pois busca fora do homem, na realidade em

si mesma, algo que só existe em nosso universo subjetivo:

intencionalidade.

As ciências, ao chegarem aos mesmos resultados a partir de

observadores independentes, podem justificar a suposição de que existe

uma realidade objetiva, independente de nós. Como nunca constatamos

mudanças nas leis que regem os fenômenos, também podemos justificar

a suposição de que o mundo é natural. Mas como podemos sustentar

que a razão existe fora do homem? Só estaríamos autorizados a pensar

na existência como possuidora de uma “razão de ser” se esta houvesse

sido criada por uma força sobrenatural inteligente, se houvesse muitos

indícios disso nos fatos que observamos, mas não há nenhum.

Esse tipo de raciocínio reverso, que procura intencionalidade nas coisas,

só é admissível em questões subjetivas. Por exemplo, assim como

prédios possuem alicerces, colunas de concreto, reforços de aço,

elevadores, janelas, andares, portas, e assim como cada um desses



elementos possui uma estrutura e uma finalidade, se o universo

houvesse sido projetado, também nele haveria uma “razão de ser”

inteligível que constitui sua essência e que explica por que cada coisa é

como é, e não de outro modo. A essência do mundo em si mesmo, no

caso, seria equivalente à intenção do engenheiro que o projetou — e só

nessa ótica esse tipo de investigação metafísica faria sentido, mas

precisaríamos pressupor que ele teve um criador. Isso nos permite

entender melhor por que a metafísica tradicional possui uma orientação

teológica: ela faz questionamentos que só são admissíveis partindo-se do

pressuposto de que o mundo foi criado inteligentemente para cumprir

uma finalidade. Por isso, no fim das contas, a metafísica tradicional

resume-se à tentativa de fazer engenharia reversa no projeto divino.

***

Quando colocamos a razão antes da observação, em vez de investigar o

mundo, investigamos nossa própria razão, nosso próprio universo

subjetivo. Fechamo-nos para o mundo sensível e passamos a buscar não

fatos observáveis, mas “razões últimas”, “intenções por detrás do

mundo”, e essa postura investigativa nunca chegou a lugar algum.

Investigar o mundo natural com uma postura metafísica equivaleria,

digamos, a tentar descobrir a geografia dos continentes não navegando

ao seu redor e anotando aquilo que se observa, mas trancando-nos num

quarto e meditando sobre a razão de ser, sobre a essência e a finalidade

das voltinhas caprichosas de cada continente. Com essa abordagem não

apenas ficamos sem saber como o mundo é, mas ainda gastamos todas



as nossas energias em investigações inúteis sobre coisa nenhuma.

Percebemos o erro de inquirir o mundo racionalmente, através da razão

pura, e passamos a investigá-lo com os olhos, por meio de

procedimentos empíricos. Investigamos a realidade através da

experimentação científica, e chamamos de leis naturais os padrões que

conseguimos descobrir a respeito de como o mundo funciona. Como tais

padrões independem da ótica de um sujeito, dizemos que são objetivos.

Assim, quando colocamos a observação antes da razão, passamos a

investigar aquilo que queremos descobrir. Em vez de devanear, saímos

pelo mundo afora, contornamos os continentes e anotamos aquilo que

observamos, e só usamos a razão para saber como estruturar nossas

investigações, não para dispensar a necessidade de barcos. Essa

postura nos proporcionou mapas úteis, que servem para orientar

quaisquer navegadores, em vez de apenas grossos livros com

especulações metafísicas sobre a essência transcendente da areia fina.

Terminada a observação empírica, tudo o que a metafísica pode fazer é

afirmar que há um mundo ao qual o mapa corresponde.

Como o objetivo das ciências é conhecer o mundo, e não entender os

porquês de seu suposto criador, tivemos de reajustar nossa concepção

metafísica do mundo, reduzindo-a àquilo que tínhamos diante de nós e

que era passível de investigação. Nosso conhecimento tornou-se então a

descrição objetiva dos fatos — em vez de uma tentativa de explicá-los

como resultado da subjetividade de um ser superior. A partir de então

demos à ciência o papel de investigar os fatos, de explorar o mundo, e à



metafísica restou apenas o papel de conceituar o mundo a partir desses

fatos que observamos, ajustando um ao outro para permitir um

conhecimento cada vez mais preciso e coerente. Passamos a usar a

razão não para entender ou explicar o mundo, mas para tornar o

conhecimento possível, para justificar a validade das ciências como um

saber objetivo.

Como se percebe, hoje o campo da metafísica é muito mais modesto, e

busca apenas entender o que é a realidade e como se dá a nossa

relação com ela. Busca explicar como é possível entender o mundo

objetivamente, não a partir da ótica subjetiva do “ser absoluto”, mas da

ótica subjetiva do homem, que está contida na própria realidade natural,

e não acima dela. Assim sendo, o que hoje denominamos metafísica não

é a tentativa de investigar o que existe “além” da física, mas além da

experiência imediata. Ela busca distinguir aquilo que existe em si mesmo

— e que existiria mesmo se não existíssemos — daquilo que existe

apenas em nossas mentes. Com essa abordagem, já não tentamos

justificar o mundo, mas o conhecimento. Em vez de distinguir entre ser e

essência, entre dentro e fora da física, passamos a distinguir entre

subjetivo e objetivo, entre dentro e fora do homem. Abandonamos a ideia

de que haveria uma “essência transcendental” inefável, pois percebemos

que essa essência era apenas nossa subjetividade projetada no mundo

exterior.

Esse movimento de naturalização tem profundas implicações a respeito

de como pensamos o mundo e o lugar do homem na existência — e,



como essa mudança de ótica é relativamente recente, ainda carregamos

muitos preconceitos metafísicos herdados da metafísica tradicional

essencialista. A relação do niilismo com a metafísica, no caso, seria

justamente a tentativa de entender as implicações de reduzir o homem ao

natural. O niilismo existencial nega que haja sentido em buscar um

sentido subjetivo no mundo objetivo, exterior ao homem. Ou seja, a

investigação da realidade natural nunca poderá envolver questões

subjetivas, pois não podemos investigá-las por meio da observação de

fatos naturais.

Para levar tais questões subjetivas adiante, investigando, por exemplo, a

“razão de ser do homem”, precisaremos naturalizar essa questão, isto é,

abordá-la dentro do contexto de um mundo natural regido por leis físicas

impessoais. O problema é que, ao naturalizar a subjetividade, a questão

mostra-se algo tão despropositado quanto procurar uma fundamentação

física para o Natal ser em dezembro. Entender nossa subjetividade como

resultado de um processo natural torna ilegítima a maioria das questões

que levantamos sobre o mundo em si mesmo. Assim, quando o âmbito

da reflexão metafísica fica amarrado à ciência, à experimentação, aos

fatos naturais, o resultado é que deixam de ser admissíveis as

investigações metafísicas que não digam respeito àquilo que foi

observado no mundo natural. Afirmar que o homem não pode procurar

para si mesmo um sentido que não seja baseado em fatos naturais

equivale, é claro, a destruir a ideia de sentido pela raiz — ficando as

investigações sobre o sentido da vida restritas a fatos naturais, como

sobrevivência da espécie e perpetuação genética, por exemplo.



Como se nota, o niilismo faz o incômodo papel de “carrasco das

investigações sem sentido”. Não se trata realmente de uma ideologia, de

uma ótica com qualquer objetivo “positivo”, mas de uma postura de

reflexão analítica e retificadora. O niilismo não busca explicar ou guiar o

homem, mas situá-lo imparcialmente dentro daquilo que se conhece por

meio da ciência. Nessa ótica, como o fim da metafísica tradicional

equivale a uma ruptura radical com a teologia, podemos dizer que o

niilismo faz o papel de coveiro do sentido: busca sepultar todas as

questões levantadas com base na suposição de que haveria uma “razão”

para tudo o que existe. O além desaparece, restando apenas o aqui.

Nessa abordagem, aquilo que denominamos vazio da existência seria

precisamente o vácuo criado por essa drástica redução de nossa

concepção metafísica do mundo. Pensávamos que o que existia dentro

de nós, nossa subjetividade, também existia fora de nós, refletindo os

“princípios últimos” da realidade, algo como um “espírito do mundo”.

Agora, reduzindo o mundo à física, aos fenômenos naturais, essa

essência passou a equivaler às leis físicas — algo que julgávamos ser

apenas uma pequena parcela da realidade. Quando passamos a ver o

mundo como algo natural e objetivo, tornamo-nos também algo natural e

objetivo, e isso nos decepcionou grandemente — sendo o papel do

niilismo manter o homem decepcionado até que decida abandonar suas

criancices existenciais.

Entendendo que as leis físicas são, por assim dizer, a “essência” da

realidade, a observação mais interessante a ser feita é a seguinte. A



existência do homem é uma lei física? Não. Há algo no mundo natural

que torne a existência do homem necessária como a gravidade? Não.

Segue-se que não fazemos parte do mundo natural enquanto homens,

mas enquanto matéria. Como não há leis naturais subjetivas, nossa

subjetividade não tem essência. Em vez de necessária, a existência do

homem é contingente: somos um acidente. A naturalização da realidade

implodiu a subjetividade, e o homem foi reduzido a nada.

***

Feitas essas observações, vemos que o niilismo nos coloca numa

situação bastante estranha, como se fôssemos visitantes no mundo,

hóspedes temporários da matéria — e é exatamente esse o caso. Somos

um fenômeno natural, e nossa ideia aqui é nos revisarmos por completo

enquanto tais, passando a limpo nossa compreensão da realidade.

Até este ponto, ocupamo-nos em explicar que o vazio da existência

decorre de reconhecermos o caráter não-humano do mundo em si. Daqui

em diante, nos dedicaremos a delinear com maior clareza o que seria

esse mundo não-humano, distinguindo-o de nosso universo subjetivo.

Nossa primeira observação será a respeito da busca pelo conhecimento.

Isso foge um ponto do assunto, mas é importante. Depois começaremos

a delinear a distinção entre objetivo e subjetivo em detalhes, e daremos

alguns exemplos de “aplicação” do niilismo enquanto procedimento

analítico.

Não há dúvida de que compreender o mundo sempre foi nossa maior

ambição filosófica. Porém, exceto pela curiosidade, no processo de



entendê-lo não há qualquer ponto de partida seguro, e isso sempre nos

incomodou. Foram propostas muitas soluções para o problema da

incerteza em nosso conhecimento, mas todas elas se mostraram

inconclusivas — ainda hoje não temos qualquer certeza. O que

dificilmente nos ocorre, entretanto, é questionar o ponto de chegada: as

certezas. Se não temos qualquer ponto de partida seguro, por que

achamos seguro dizer que a certeza é o ponto de chegada? Ora,

certezas são o objetivo de quem busca segurança, não conhecimento. O

problema da incerteza nasce simplesmente de nossa angústia — não se

trata de algo a ser solucionado por meio da investigação, mas por meio

de calmantes.

Perceba-se, então, que não faz sentido procurar certezas no mundo, pois

o próprio conceito de certeza foi inventado por nós mesmos — e não com

o fim de melhor conhecer o mundo, mas de nos sentirmos mais seguros.

Repudiamos certezas porque queremos entender o mundo, não justificar

nossos rodeios ansiolíticos. A crença na necessidade de certezas

desvirtua nossa compreensão porque, o aceitarmos a noção de certeza,

passamos a investigar a realidade física em busca dessas mesmas

certezas, num processo obviamente circular. Esse objetivo de alcançar

“verdades absolutas” nunca foi demonstrado como válido, apenas

suposto como desejável por filósofos medievais inspirados pela

matemática.

Nessas circunstâncias, se não podemos partir do pressuposto de que

devemos buscar certezas, já não temos ponto de partida nem de



chegada, o que é ótimo. Livres desses preconceitos, podemos começar a

construir uma visão imparcial, que não está comprometida com a “paz na

alma” como critério da verdade.

Apenas agora, saindo desse círculo, abandonando todas as expectativas,

nosso ponto de partida passa ser observar o que temos diante de nós.

Abrimos os olhos, vemos que há um mundo, e que estamos nele — mais

nada. Essa é a postura mais básica e neutra que podemos adotar. Partir

de posturas complicadas e confusas torna tudo complexo e confuso,

então partimos de nossa existência no mundo, que é a coisa mais

elementar e imediata à qual temos acesso. Claro, não temos “fé” nisso,

não pensamos que se trate de uma verdade incontestável. Talvez

estejamos errados ao pensar que existimos. Talvez existir seja uma

ilusão. Há infinitos talvezes teóricos, mas queremos que também nossos

motivos para a dúvida sejam baseados em fatos, não em suposições

metafísicas inócuas.

Sendo que não possuímos motivos razoáveis para duvidar de nossa

existência, não duvidamos. Pensamos que existimos porque estamos

aqui, e só. Essa não é uma questão que possamos resolver por meio de

meditações metafísicas — não temos como investigá-la. O que nos leva

a aceitar a existência do mundo como um fato é o fato de o termos diante

de nós. Isso é tudo o que podemos dizer. Sabemos que existir é um

absurdo, mas é um fato absurdo, não apenas uma especulação.

Desse modo, existir não se trata de uma crença metafísica: trata-se

simplesmente de abrirmos os olhos e nos vermos acontecer neste algo



que chamamos mundo. Nossa postura seria metafísica apenas se

abríssemos os olhos acreditando que devemos buscar certezas ou

razões últimas. Em vez disso, abrimo-los tão somente, e é isso o que

vemos. Se existir é uma ilusão, é diante da ilusão que estamos, e

queremos conhecê-la, seja ela o que for. Essa incerteza básica sobre o

existir é algo que simplesmente temos de aceitar, do contrário viciaremos

nossa investigação logo de início, passando a andar em círculos à moda

dos teólogos.

***

Esclarecido esse ponto, voltemo-nos agora à distinção entre objetivo e

subjetivo. Para nossos fins, definiremos a realidade objetiva como aquilo

que existe por si mesmo incondicionalmente. A atividade dessa realidade,

no caso, seria aquilo que denominamos fenômenos, ou seja, aquilo que

acontece. Se a existência, por exemplo, fosse um relógio, a realidade

objetiva seriam suas engrenagens, seus ponteiros, sua estrutura como

um todo. O movimento dessas engrenagens seriam os fenômenos. Mas,

na ótica niilista, isso tudo careceria de significado, ou seja, as horas não

existiriam — esses ponteiros girariam sem razão e apontariam para coisa

nenhuma.

Para entendermos com mais clareza, utilizemos outro exemplo mais

próximo de nosso dia a dia: uma festa. Passamos por um local e vemos

que nele está sendo realizado um evento festivo qualquer. No dia

seguinte, passamos pelo mesmo local, mas não encontramos sequer

vestígios do evento. O lugar existe. As pessoas existem. A festa não: ela



estava apenas acontecendo. A ideia é essa. Agora basta ampliar o tempo

envolvido para percebermos que as pessoas também não existem: todas

elas têm uma duração, ou seja, também estão acontecendo. Quanto mais

avançamos nesse raciocínio, mais as implicações se tornam extremas,

até percebermos que eventualmente tudo se perderá nessa eterna

reciclagem — e a única coisa que permanece é a forma como isso tudo

acontece, ou seja, a física, a matéria da qual isso tudo é feito.

Até aqui, tudo está bastante claro: o mundo existe, e nós acontecemos

por meio dele. Porém, agora, para demonstrar por que a humanização da

realidade é um erro, e também para explicar como esse erro ocorre,

precisamos distinguir entre a realidade objetiva e a subjetiva, entre o

mundo em si mesmo e a nossa consciência desse mundo. Temos

alguma dificuldade em perceber essa distinção através da intuição, mas

podemos explicá-la, ao menos preliminarmente, da seguinte forma: aquilo

que existe independentemente de nós, e que continuará existindo mesmo

depois que estivermos mortos, é a realidade objetiva, o ser propriamente

dito. Por outro lado, aquilo que existe apenas dentro de nossas mentes é

a realidade subjetiva. Esse mundo subjetivo é criado por nós próprios,

algo que, depois de nossa morte, cessará de existir sem deixar quaisquer

vestígios.

Prossigamos questão adentro. Somos máquinas, e nossa consciência faz

parte de um sistema de reconhecimento da realidade que tem a função

de guiar nossos corpos. A realidade que temos diante de nossos olhos é

uma construção mental subjetiva, uma representação parcial da realidade



objetiva. Sons, cheiros, cores: isso tudo é construído por nossos cérebros

a partir do que captam por meio de um aparato sensorial. Não há um eu

por detrás disso tudo. Somos nosso cérebro. E em volta desse cérebro

há um corpo que o permite andar pelo mundo, e ligados a ele há órgãos

sensoriais que o permitem perceber o mundo.

Cada espécie tem um tipo diferente de cérebro, e cada tipo interpreta a

realidade de uma maneira particular — havendo, claro, espécies que não

têm cérebro algum. Sendo humanos, temos um cérebro com cinco

sentidos, e ainda a capacidade de reflexão abstrata. É por meio disso, e

apenas disso, que podemos saber o que é a realidade. Note-se também

que nossa razão, apesar de magnificamente versátil, não tem acesso à

realidade exterior — sendo esse o motivo pelo qual a razão pura é tão

inútil para investigar a realidade quanto olhos fechados para vê-la.

Nossa consciência do mundo é, então, uma representação do mundo, um

ponto de vista particular de um cérebro de um organismo particular.

Nossa percepção do mundo não é o próprio mundo: é apenas o modo

como nosso cérebro nos apresenta esse mundo. Essa realidade,

portanto, em vez de imediata, é mediata: está para o mundo assim como

um mapa rodoviário está para as estradas. Trata-se de uma reprodução

aproximada, de uma tradução mais ou menos equivalente, não de uma

transposição direta.

Claro que nossos corpos, nossos cérebros, nossos processos mentais

existem e acontecem objetivamente. Entretanto, o mundo que se

apresenta diante de nós através da consciência, através dos sentidos, é



uma realidade apenas subjetiva, que depende de nós para existir. Por

isso ela varia de sujeito para sujeito. Aquilo que vemos como uma cor

azul, outro indivíduo pode ver como uma cor verde. Aquilo que para nós

tem cheiro podre, para abutres presumivelmente tem cheiro maravilhoso.

Há infinitos modos de interpretar as mesmas informações sensoriais, e

isso depende de como nosso cérebro funciona, de como ele está

programado para traduzir as informações que recebe por meio dos

sentidos. Assim, a realidade em si mesma não nos é acessível: só

podemos apreendê-la de modo indireto, na forma de representação.

Isso nos dá uma ideia razoável do que queremos dizer ao afirmar que em

nossas cabeças há apenas uma representação da realidade, uma

construção limitada feita a partir de informações que não esgotam tudo

aquilo que existe. Nossos sentidos estão programados para captar

apenas uma amplitude específica de informações. Nossos olhos captam

um espectro específico de ondas eletromagnéticas, representando-as

como cores. Nossos ouvidos captam um espectro específico de

vibrações sonoras, representando-as como sons, e assim por diante.

Assim, a princípio, nada impediria que sentíssemos gosto com os olhos

ou que cheirássemos com os ouvidos — bastaria que nossos cérebros

estivessem arquitetados para traduzir a realidade dessa maneira.

Então, a partir de processos físicos materiais, nosso cérebro cria uma

espécie de “realidade virtual” que só existe dentro de nossas mentes,

assim como uma televisão cria imagens a partir de componentes

eletrônicos. A atividade de nossos circuitos cerebrais cria nossa



consciência e, dentro dela, um mundo subjetivo. Esse é o nosso modo de

existir. Nosso cérebro, através dos sentidos, recebe continuamente

informações do ambiente e, a partir dessas informações, ele elabora uma

representação subjetiva da realidade objetiva.

Assim, em vez de acessar a realidade diretamente, nosso cérebro lê os

dados brutos que chegam por meio dos sentidos e apresenta à nossa

consciência um resumo de seus aspectos mais relevantes. É isso o que

cérebros fazem, essa é a sua função. Através dos sentidos, eles se

informam sobre a realidade para saber como guiar os corpos nos quais

estão instalados. Naturalmente, quanto melhor for nossa capacidade de

representar a realidade, melhores serão nossas chances de sobreviver,

de evitar inimigos, de encontrar alimento, parceiros sexuais e coisas do

gênero, sendo nossa capacidade de raciocinar apenas um refinamento

dentro disso tudo, permitindo-nos distinguir sutilezas. Tais coisas, por sua

vez, estão arquitetadas em função da perpetuação genética. É por isso

que sentimos prazer ao fazer sexo, por isso sentimos dor ao ser

agredidos etc., mas esse assunto não nos ocupará no momento.

Assim, nós somos reais, mas não vemos a realidade em si. A vida

consciente, entretanto, não é uma ilusão. Enquanto máquinas, somos

seres tão materiais e objetivos quanto o mundo que nos circunda. Nós

existimos objetivamente, nossa consciência é um fenômeno real. Porém,

apesar de sermos reais, nossa consciência não tem acesso imediato à

realidade em si mesma. Esse contato é mediado pelos sentidos. Com

isso, vemo-nos limitados à representação subjetiva criada por nossos



cérebros, sendo nossos sentidos o único ponto de contato com o mundo

exterior. Disso resulta a impressão de que existir é estar vivo, embora a

vida seja apenas uma espécie rara de acaso.

Como nosso contato com a realidade acontece por meio dessa ótica

parcial, criada por nós mesmos, surgem dois problemas. Primeiro, nossa

representação da realidade está comprometida não com a ciência, mas

com a sobrevivência. Segundo, como ter consciência disso tudo não é

biologicamente relevante, não distinguimos entre uma coisa e outra, e o

subjetivo nos parece algo objetivo, como se nossa consciência, nossa

representação mental do mundo, fosse o próprio mundo, algo que nos

leva a humanizar o que observamos, transpondo nossa representação da

realidade, que é interior, para o mundo exterior.

Parece-nos, por exemplo, que as cores existem por si mesmas. Cores

parecem-nos uma propriedade intrínseca dos objetos que observamos,

parecem algo exterior, independente de nós. Ao observar um objeto

vermelho, parece-nos indubitável que aquela cor está no objeto, e não

em nossas cabeças. Mas todas as cores são criadas por nosso cérebro a

partir da captação de ondas eletromagnéticas. Por isso vemos cores num

mundo no qual não há cor alguma. O fato é que não há objetos verdes ou

azuis em si mesmos. É nosso cérebro que cria as cores no processo de

transformar em imagens mentais a energia luminosa refletida por tais

objetos. Ver cores é apenas um modo como representamos a realidade,

e elas só existem porque há um cérebro que as cria. Se quisermos uma

prova disso, bastará fecharmos os olhos.



As ondas eletromagnéticas, por outro lado, são objetivas, pois sua

existência é incondicional. Elas existem por si mesmas, havendo ou não

um cérebro para captá-las e traduzi-las em imagens mentais. O mesmo

vale para coisas como amor, alegria, prazer, dor, angústia etc.: são algo

que só existe no contexto biológico de nossos corpos.

Assim, tudo o que acontece em nossas consciências tem seu começo e

seu fim na própria consciência. Fora da consciência, tudo é

inconsciência; fora da vida, tudo está morto. Naturalmente, como somos

seres vivos, temos a impressão de que a vida tem um “valor intrínseco”,

mas isso é tão ilusório quanto pensar que átomos têm sentimentos.

***

Como definimos, a realidade objetiva é aquilo que existe por si mesmo

incondicionalmente. Porém, como nossa existência subjetiva, o conteúdo

de nossas consciências, é puramente condicional, o niilismo, quando

aplicado a nós mesmos enquanto seres subjetivos, reduz-nos a nada.

Não só as cores, mas todo o nosso universo subjetivo passa ser

encarado como uma “ficção”, como uma realidade virtual criada pelo

sujeito. Nessa ótica, quando afirmamos que “tudo é nada”, com isso

queremos dizer que nossa ótica subjetiva da existência é condicional.

Queremos dizer que nossa consciência acontece dentro de nossos

cérebros como resultado de um processo material, de modo que a

realidade objetiva não está na própria consciência, mas na atividade

neural, no cérebro material que cria essa consciência. Se explodirmos

nossos cérebros, apenas nossa consciência do mundo desaparecerá: o



mundo continuará existindo.

Pelo fato de o mundo em si mesmo não possuir nenhuma das

características da subjetividade humana e, ao mesmo tempo, sermos

seres que existem encerrados num mundo virtual criado por eles

próprios, podemos dizer que nossa subjetividade se assemelha a uma

espécie de surto psicótico da matéria.

Feita a distinção entre objetivo e subjetivo, o niilismo começa a se situar

com mais clareza em nossas mentes, permitindo-nos relativizar nosso

antropocentrismo. Desse modo, ao afirmar que tudo é nada, que a

existência é vazia, referimo-nos à ausência de significado que inere a

essa existência objetiva — pois significados, intenções e objetivos são

algo que só faz sentido no contexto de nossas máquinas biológicas. Não

devemos, portanto, entender o niilismo como uma “negação da realidade”

ou como um “pessimismo existencial”. Devemos entendê-lo como a ótica

segundo a qual a realidade objetiva é algo que apenas existe, estando

isenta de quaisquer traços subjetivos. O subjetivo, por outro lado, deve

ser entendido como algo que existe apenas dentro de nossas cabeças.

Assim, objetivamente, o ser existe, e nada mais. Mas e quanto ao que

acontece? O que acontece, acontece, e nada mais. Se acontece dentro

ou fora de nossas cabeças, é indiferente.

Isso justifica a afirmação de que, fora de nosso universo subjetivo, nada

tem sentido, tudo carece de significado, pois tais coisas são criadas pelo

próprio sujeito. É por isso que o problema do “sentido da existência” não

tem solução, pois não é sequer um problema, apenas um fato.



***

De início, não fica muito claro para que serve compreender isso tudo. O

niilismo, enquanto postura teórica, não tem sequer vestígio de utilidade

prática. Porém, intelectualmente, é uma ferramenta analítica bastante

interessante, desde que empregada em quantidades moderadas. Uma

overdose de relativismo não fará mais que nos deixar ansiosos por não

termos certeza de nada e por havermos rejeitado todos os pontos de

referência a partir dos quais poderíamos deduzir alguma coisa útil.

Ficaríamos paralisados pelo simples fato de que “talvez possamos estar

errados”, de que “não podemos ter certeza de nada”. Mas, obviamente,

por tal postura consistir na certeza de que não temos certeza alguma, ela

refuta a si própria, sem nos oferecer qualquer perspectiva promissora

sobre como chegar a saber algo.

O ceticismo radical é apenas um modo inteligente de afirmar, em termos

filosóficos, que somos limitados e estúpidos, no qual quem faz a

afirmação se coloca como um exemplo ilustrativo ao atirar no próprio pé.

Ao que tudo indica, essa espécie de ceticismo é apenas ansiedade

disfarçada de filosofia. Claro, podemos estar errados. Porém, se

estivermos, corrigiremos o erro assim que o descobrirmos: não nos

interessa devanear terríveis erros hipotéticos, pois isso é apenas

paranoia.

***

Sendo um agente destrutivo, o niilismo não nos permitirá descobertas

grandiosas, apenas limpará o terreno para que consigamos construir uma



visão mais coerente da realidade. Assim, ao aplicá-lo num assunto

qualquer, não devemos esperar mais que a aniquilação do objeto que

analisamos, ou seja, sua redução a nada. O niilismo opera uma espécie

de “esterilização do ser”, eliminando todos os seus elementos subjetivos:

tira do ser toda a vida, todo o movimento, todo o significado, todo o

sentido, ou seja, desumaniza-o, descaracteriza-o a tal ponto que se torna

indistinguível de qualquer outra coisa. Isso permite que tenhamos uma

visão crua daqui lo que anal isamos, vendo-o despido de

antropomorfismos, reduzido à sua crua existência objetiva, o que

equivale a dizer reduzido a nada, isto é, a nada além dele próprio.

O niilismo, como se percebe, procura nos remover da equação para que

consigamos conceber algo próximo do que seria a realidade

objetivamente — sendo a finalidade disso é evitar que nosso

conhecimento se torne uma humanização da existência. Assim, ao adotar

uma ótica niilista em relação a um assunto qualquer, é como se

estivéssemos desumanizando esse assunto, dissecando-o. Uma vez

tenhamos apagado suas qualidades subjetivas, deixará de existir

qualquer distinção entre uma coisa e outra coisa, seja qual for o nível em

que tivermos estabelecido tais distinções — como valor, sentido,

significado, identidade etc. —, e teremos de reconstruir nossa

compreensão do assunto sob essa ótica bastante severa. No processo,

morrem as ilusões, ficam os fatos.

Como essa ideia é um pouco abstrata, pensemos numa forma mais

palpável de colocá-la. Por exemplo, que é um homem? Podemos defini-



lo, grosso modo, como um mamífero com cérebro volumoso que anda em

posição ereta. Essa definição distingue o homem de todo o resto,

especialmente o resto dos animais. Dá ao ser humano um caráter

distintivo frente à existência. Logo, nessa perspectiva subjetiva, temos

uma definição a partir da qual podemos afirmar que o homem é alguma

coisa, que o homem existe. Todavia, o que aconteceria se agora

adotássemos uma postura niilista em relação ao homem? Haveria uma

série de questionamentos que acabaria por desconstruir toda essa

noção, negando a distinção entre o homem e as demais coisas. Vejamos

algo simples que ilustra essa ideia.

O homem é composto por aproximadamente 70% de água. Enquanto

essa água estiver, digamos, em seu cérebro como componente das

reações químicas que o mantêm vivo, ou em qualquer outra parte de seu

corpo, será também um homem. Então a água é homem na medida em

que compuser o sistema biológico que desempenha esse papel

previamente definido. O mesmo vale para os 30% restantes, que são

proteínas, gorduras, açúcares, ácidos nucleicos etc. Sabemos que o

homem só permanece vivo na condição em que a matéria que constitui

seu corpo seja trocada permanentemente. Então em algum momento a

água que estava em seu cérebro, e que o permitiu pensar que precisava

cortar as unhas, será expelida de seu corpo. A água deixará de ser um

homem para ser precisamente o quê? Exatamente o que era antes de ser

ingerida: nada; só um conjunto de moléculas de oxigênio e hidrogênio,

como sempre foi, como nunca deixou de ser.



A não ser que pensemos que os átomos adquirem alguma aura mágica

após a absorção e a perdem após a excreção, temos de admitir que o

conceito subjetivo de homem, que nós próprios inventamos, é algo que

cria uma distinção subjetiva e qualitativa entre esse homem, que é um

arranjo específico de matéria, e as demais coisas, que são arranjos de

matéria dispostos de modo diverso. Ambas as coisas, no fundo, são

exatamente a mesma coisa: matéria. Tudo o que fizemos foi classificar,

dar nomes aos bocados de átomos que nos parecem importantes, e as

distinções que criamos com isso são apenas convenções. Essa distinção

que vemos entre homem e não-homem nunca poderia ser objetiva

porque, por exemplo, as moléculas de água no rio, na chuva ou no

cérebro têm, objetivamente, a mesma natureza. Sejam quais forem as

situações em que se encontrem, não exibem qualquer diferença

discernível em seu comportamento físico.

Se isso se aplica não somente à água, mas também a tudo o que

compõe o homem, e se o homem é composto pela mesma matéria que

constitui todo o resto do universo, onde exatamente poderíamos

encontrar uma fundamentação objetiva para a distinção entre o homem e

o mundo? Entre a água em seu sangue e a na torneira? Entre o oxigênio

em seu sangue e o na atmosfera? Não podemos — ou os rios já estariam

humanizados pela nossa urina cheia de essências e realidades maiores.

Tudo o que fazemos é criar definições subjetivas de caráter

convencional, nas quais o que levamos em consideração é a utilidade

prática de se designar esse arranjo específico de matéria pelo termo

homem.



Portanto, analisar o homem com uma ótica niilista equivale a negar sua

existência objetiva — mas apenas enquanto um ser dotado de uma

suposta “subjetividade objetiva”. Isso não significa que não existimos, que

não estamos aqui, mas que não se pode dizer que o homem existe

objetivamente, no mesmo sentido em que a água existe. Isso porque,

diferentemente das cores, dos sons, dos sentimentos, a água não é

criada por nossa representação da realidade. Claro que a água surge

devido a reações químicas. Sabemos que seus elementos podem ser

decompostos, mas isso tudo independe da ótica de um sujeito. Se

decompuséssemos a água utilizando eletricidade, a eletrólise não

ocorreria em nossos cérebros.

Assim, ao aceitarmos que o homem é composto pela mesma matéria que

compõe todo o resto do universo, e que esta se comporta da mesma

forma, estando ou não em seu corpo, isso implica rejeitar a distinção

entre homem e não-homem. Nessa ótica, se houvesse um homem

sentado em uma cadeira, seu corpo e a cadeira não poderiam ser

encarados como coisas distintas, objetivamente diferentes. Tudo passa a

ser visto como uma sopa indistinta de átomos. A distinção entre homem e

cadeira só surge após delinearmos critérios subjetivos de classificação,

que são completamente arbitrários. Não que tais critérios sejam inúteis,

pois não são. O fato de algo ser subjetivo não é uma objeção à sua

significância, só uma condição de existência: a condição de existir como

um fenômeno subjetivo, como uma ótica de um sujeito, não como uma

“essência do ser”. Em nenhum sentido isso poderia ser usado como

justificativa para remover o valor da cadeira ou do homem, visto que



coisas como valor, significado, sentido só existem dentro da esfera

subjetiva, nunca no mundo objetivo.

Diante disso, alguém poderia dizer: como se poder afirmar que, ao olhar

este objeto, não exista uma pessoa vendo este objeto! Naturalmente que,

para todos os efeitos, existe uma pessoa vendo esse objeto. Só que a

pessoa, enquanto um sistema biológico maquinal, assim como sua

notável capacidade de converter energia luminosa em imagens mentais,

é um fenômeno, e como tal deixará de existir — ou, melhor dizendo, de

acontecer — assim que o encadeamento material que deu origem ao

fenômeno cessar, resultando num velório. Com a morte do indivíduo,

deixa de existir esse universo subjetivo no qual havia uma pessoa que via

objetos — e, quando um universo subjetivo desaparece, não sobram

disso quaisquer vestígios, assim como não sobram vestígios de filmes

quando uma televisão é desligada.

***

Pode-se dizer que, no exemplo acima, nós “niilificamos” o homem, isto é,

o desconstruímos, esvaziando-o de quaisquer qualidades subjetivas.

Quando suprimimos o aspecto subjetivo do homem, passamos a ver nós

próprios como um fato, como algo indistinto, que não se separa do

restante da realidade. Vemo-nos, então, reduzidos a um bocado de

átomos — e vemos que nosso próprio pensamento não passa da

atividade desses átomos. Por meio desse processo intelectual, pudemos

vislumbrar o que é um homem em si mesmo, num sentido objetivo. Se

fizéssemos a mesma pergunta — que é o homem? —, responderíamos,



agora, o homem não é nada. Como a redução a nada é um processo

intelectual, não algo prático, não foi necessária uma bala para realizar

essa ação — embora ela sirva para ilustrar que depois de morte nada

restará de nosso subjetivo.

A utilidade fundamental de analisarmos algo sob a ótica niilista, como se

vê, consiste em verificar sua consistência, ou seja, sua relação com a

realidade, sua vida — e, para testar a vitalidade de uma ideia, nada mais

confiável que destruí-la e, depois, verificar se tem forças para renascer

de suas próprias cinzas.

Mesmo que tenhamos desconstruído o homem no exemplo acima, essa

ideia não deixou de ter vida, pois podemos reconstruí-la por completo a

partir da realidade subjetiva, e não nos incomoda em nada que tenhamos

de fazê-lo nós próprios, sem qualquer autoridade externa. Como somos

homens, esse é um conceito que simplesmente fazemos questão de

cultivar, e está completamente contido na esfera humana da realidade.

É importante também lembrar que essa desconstrução não nos causou

angústia somente porque, desde o início, não tínhamos quaisquer

fantasias metafísicas sobre o homem ser “especial” ou “algo além” de

matéria. Assim, mesmo descontruída em nível conceitual, nossa

existência não deixou de ser um fato. E o mesmo poderia ser dito das

cores: mesmo sabendo que cores são apenas uma ficção subjetiva,

continuamos a cultivar esse conceito, pois ele é útil para a decoração das

paredes de nossas casas. Se cores não perdem seu valor por não

possuírem uma “essência transcendental”, por que o homem perderia?



Julgamos tais observações óbvias porque sabemos que somos apenas

um modelo específico de máquina biológica ao qual damos o nome

homem. Se a espécie humana não existisse, o conceito de homem

também não existiria — nossa essência não continuaria existindo num

cantinho oculto do cosmos. Assim, os niilistas podem desconstruir o

conceito de homem o quanto quiserem. Isso apenas apaga uma

definição, mas não muda o fato de que somos máquinas que gostam de

dar nomes às coisas. O niilismo apenas nos impede de perder de vista

que, em última instância, é apenas gramática o que nos distingue do

resto da existência.

***

O homem, como vemos, sobreviveu à crítica. Porém, se reduzirmos a

nada um conceito que não tenha realidade por detrás, não haverá como

reconstruí-lo. Quando, depois de sofrer tal processo de crítica, o conceito

não é capaz de levantar-se novamente, isso indica que já estava se

tornando um fantasma, que já havia deixado de corresponder a uma

realidade explicitamente humana para refugiar-se no nada na forma de

um dogma metafísico impessoal, sustentado somente pela tradição ou

pela fé. Então, por exemplo, se reduzirmos a moral a nada, o que restará

de realidade nesse conceito? Ou seja, a partir de que poderemos

reconstituí-la, devolver-lhe a vida? Apenas de nós próprios, pois não

haveria qualquer outro referencial. Então, se não pudermos explicar de

onde tiramos nossos valores, eles não poderão continuar a ser

sustentados. Não poderemos alegar que existem “por si mesmos” se não



pudermos demonstrá-los como um fato natural — e, não havendo um

além, só nos restará defendê-los como um valor subjetivo, inventado por

nós.

Suponhamos que houvesse existido uma tribo que acreditava em duas

leis morais: que é errado comer fezes e que é errado comer alface. Numa

escavação arqueológica, encontramos essas duas leis inscritas em

algum artefato. Nessa situação, apenas a primeira lei nos seria algo

inteligível, um valor moral ainda passível de ser reconstruído como algo

relacionado ao mundo. A outra lei seria vista como uma superstição sem

sentido, baseada em alguma suposição fantasiosa desse povo a respeito

do caráter funesto de folhas de alface. Nenhuma pessoa em sã

consciência pensaria que devemos parar de comer alface, tampouco

acharia sensato comer fezes para zombar dos valores dessa tribo.

Entretanto, se descobríssemos que a alface que essa tribo cultivava era

uma variante que, por alguma mutação genética, tornou-se venenosa,

então julgaríamos perfeitamente razoável a proibição que defendia.

Noutro exemplo, reduzindo a nada as leis criminais e os dez

mandamentos, só as primeiras poderiam ser reconstruídas com nossas

próprias mãos. Poderíamos reinventar as leis criminais a partir do zero,

pois sabemos de onde vieram e para que servem. São valores morais

humanos, e sabemos como justificá-los: interesses comuns e polícia.

Isso, obviamente, não se aplicaria aos dez mandamentos, já que

ninguém poderia demonstrar a realidade do legislador metafísico que os

criou.



Nessa situação, todos os valores morais que tenham deixado de possuir

raízes na realidade, que tenham se convertido em abstrações puras e

idealismos caducos, morrem ao serem demolidos pelo niilismo, e isso

pelo simples fato de que não havia nenhuma realidade ainda viva que os

sustentasse. Esses valores, agora sem contexto, já não nos defendem,

não nos representam. Não se sustentam porque não há ninguém para

sustentá-los, sendo que sua morte só poderá ser adiada por apelos à

autoridade.

Com se percebe, o processo de crítica niilista seria equivalente a reunir

todo o papel-moeda que possuímos e todo o ouro que sustenta seu valor.

Destruir todas as notas de papel-moeda e, então, verificando a

quantidade de ouro que possuímos, emitir novamente as notas, sabendo

que, agora, há uma realidade sustentando seu valor. Dogmas, ou seja,

ideias sem valor nem conteúdo, fazem mal à nossa compreensão da

realidade assim como cheques sem fundo fazem mal à economia. Essa

analogia deixa claro que o niilismo, longe de representar uma medida

drástica, não passa de um procedimento de fiscalização da realidade,

enfatizando não a destruição, mas a transparência de nosso

conhecimento. Assim, quem possui confiança de que suas ideias têm

fundamentação sólida, não terá nada a temer. Entretanto, quem emite

juízos ocos, fraudulentos, não terá como protegê-los.

***

A moral é um assunto bastante controverso, mas é evidente que somos

nós próprios que inventamos todas as noções morais. Recheamo-las



com ideias, depois as esvaziamos com críticas, e assim caminhamos.

Um conjunto de noções morais cumpre o papel de orientar nosso

comportamento na vida em sociedade. Como somos seres em constante

mudança, as criações que originalmente surgiram como nosso reflexo

deveriam nos acompanhar nessas mudanças, mas é bastante comum

acabarem cristalizadas em noções aparentemente suficientes em si

mesmas. Ou seja, perdem seu sentido, sua origem, sua função, e agora

não dizem nada, não passam do eco de uma voz esquecida. Porém, em

vez de morrerem, é comum permanecerem vivas anonimamente em

função da tradição e da autoridade. É como se um elemento subjetivo

houvesse “pegado a tangente” e transposto a própria subjetividade,

situando-se agora na esfera objetiva que nós, meros mortais, não

podemos alcançar. Tornam-se valores de anjos. Isso, logicamente, é

impossível, mas é assim que se estabelece a autoridade absoluta de

certos valores, ao menos em nossas cabeças. Um ótimo exemplo disso é

o culto aos antepassados — porque, obviamente, se tais valores fossem

justificáveis, não seria preciso defendê-los recorrendo ao histórico de

defuntos.

O que temos aqui? Valores incompreensíveis, que apontam para lugar

nenhum, e cujos fundamentos, em vez de serem alguma coisa, não são

nada. No além, são tudo. No aqui, não são nada. São razões cuja razão

ninguém entende, mas mesmo assim segui-las é “absolutamente

necessário” — por motivos que ninguém sabe explicar. Se admitíssemos

que isso tudo não passa de uma inércia cega e irracional, tudo bem.

Porém, quando tentamos justificar racionalmente a preservação desses



defuntos teóricos, temos novamente a metafísica tentando enxertar razão

no que não tem razão alguma. São coisas desse gênero que o niilismo

destrói, e não vemos como isso poderia ser algo ruim.

Apesar de estabelecer referenciais aparentemente seguros que nos

livram do relativismo e da incerteza, a moral metafísica apenas utiliza um

artifício circular para calar o assunto e permitir que sigamos com nossas

vidas como se a questão estivesse resolvida. Essa moral metafísica, em

grande parte, se ocupa da solução de problemas imaginários, como o

sexo dos anjos ou o umbigo de Adão. Porém, quando ela se ocupa da

solução de problemas reais, o resultado pode ser, e muitas vezes é,

prejudicial, pois ela tranca nossa compreensão da realidade dentro de

dogmas e joga a chave fora. Tudo permanece explicado por uma razão

intocável e incompreensível, que temos de obedecer sem hesitar. A

mesma sensatez que, noutros assuntos, é normal, passa a ser um crime

quando direcionada a essas questões. É assim que um assunto torna-se

“profundo”, e tão mais profundo quanto mais palpável for sua incoerência.

O que poderia ser mais ridículo que subordinar toda a nossa

compreensão da realidade à crença em valores e conceitos absolutos

que todos respeitam, mas ninguém sabe explicar, e que habitam uma

realidade na qual não estamos? E o que poderia ser mais inconsequente

que considerar tal postura submissa como algo razoável? Simplesmente

tiramos da cartola, num passe de mágica, uma explicação fantástica para

algo que muitas vezes sequer existe. Depois tentamos justificar esse

salto de fé chamando-o de “mistério”, de “sentido íntimo das coisas”, de



“ordem moral do mundo”, e coisas do gênero. Guiamo-nos em função

disso como se fosse uma realidade última, coisa que, no fim, equivale a

andar a esmo, desprezando o próprio chão.

Permitir que a metafísica se infiltre na moral pode parecer uma

infantilidade inofensiva, deixando-a proclamar seus imperativos morais

irrelevantes com uma solenidade palerma, mas é perceptível o quanto ela

atrapalha uma compreensão clara dos valores que efetivamente nos

guiam enquanto seres humanos. Essa atmosfera metafísica faz com que

passemos a ver tudo sob uma ótica constantemente falsa, e como somos

proibidos de questionar essa ótica, perdemos cada vez mais o contato

com a realidade. Em pouco tempo, perdemos a capacidade de emitir

juízos morais em primeira pessoa, pois demos à metafísica o papel de

sonhá-los por nós, recebendo em troca uma moralidade que se perdeu

dos fatos. É certo que o niilismo é uma presença fria e incômoda, mas

nunca chegamos a nada tentando superá-lo com baboseiras metafísicas

— se isso não resultar num dogma transcendental delirante, será no

melhor dos casos uma tábua de mandamentos que nos obrigam a ser

ainda mais incoerentes.

A metafísica não se justifica sequer como uma medida preventiva contra

as implicações supostamente “perniciosas” do niilismo, pois o nada não

pode ser posto em prática. O niilismo destrói só ilusões, e isso apenas

intelectualmente. Não há quaisquer implicações práticas diretas. Para

esclarecer esse ponto, pensemos da seguinte forma: alguém já ouviu a

respeito de algum holocausto cometido em nome da incerteza? De



mártires que deram suas vidas pela descrença? Ora, ninguém mata em

nome da dúvida, ninguém se sacrifica pela realidade. Todas as guerras

que travamos repousam em alguma certeza, e todas as certezas são

crenças metafísicas para justificar nossos absurdos. Apenas convicções

são perigosas. Por isso mesmo, o niilismo não representa perigo algum.

Aqueles que dizem o contrário são os que estão tentando proteger suas

ilusões dos fatos mais elementares. Tais indivíduos nunca receariam o

niilismo se suas crenças fossem fatos justificáveis — afinal, ninguém

tenta proteger a gravidade do niilismo, receando a desintegração do

universo; ninguém invoca imperativos universais para defender que é

errado fazer transfusões de sangue entre tipos incompatíveis; ninguém

precisa ter fé para afirmar que é errado gritar em bibliotecas. Nenhuma

moral saudável precisa ser defendida pela anemia metafísica.

Muitos também alegam que o niilismo busca destruir a “ordem social”,

mas isso é outro equívoco. O que o niilismo busca destruir são nossas

mentiras. Porém, se nossa ordem social repousa em mentiras, é claro

que ela será refutada pelo niilismo, mas isso é apenas uma consequência

indireta de sermos honestos. Mesmo assim, o objetivo nunca foi

explicitamente esse. Tudo o que fizemos foi refutar — e não alvejar —

aquilo que não se sustenta. No mais, como o niilismo não tem a

pretensão de apontar qualquer caminho, ele também nunca poderá servir

como pretexto para a militância social, pois niilistas não têm qualquer

certeza, ideal ou verdade a defender. Sendo o niilismo uma postura

negativa, ao adotarmos uma postura positiva, abraçando uma causa

qualquer, deixamos de ser niilistas e nos tornamos defensores dessa



causa.

O caráter inofensivo da postura niilista ficará ainda mais claro se tivermos

o cuidado de observar que um niilista prático não seria uma pessoa

ensandecida, envolvida na promoção de algum apocalipse social, mas

uma pessoa em coma, em estado vegetativo. A ideia de tentarmos “viver”

o vazio da existência se assemelha a um distúrbio mental, pois esse

vazio só pode ser pensado. O niilismo, no máximo, pode fazer com que

nos sintamos angustiados pela morte de nossas ilusões, mas não

significa nada, exceto que não gostamos de estar errados.

***

As observações feitas até aqui serviram para termos uma ideia mais clara

do que exatamente estamos falando quando afirmamos que algo é

“nada”, pois, de início, parece contraditória a ideia de que o nada possa

efetivamente existir e, conscientemente, negar a sua própria existência.

Quando falamos de coisas como “nada”, “vazio”, na verdade não é no

mesmo sentido de “aquilo que não existe”, de “não-ser”. Tampouco isso

tem a ver com pessimismo, ou seja, com distorcer a realidade

negativamente somente porque não gostamos dela. Os termos “nada” e

“vazio” são usados somente para designar aquilo que desaparece

quando o ser é despido daquilo que não lhe é objetivamente próprio. As

confusões iniciais desaparecem quando entendemos em que acepção

esses termos são empregados.

Logo, dizer que a existência é “vazia em si mesma” não significa que

nada nela exista, que seja o mais puro vácuo, mas apenas que,



removendo-se desta todas as qualidades que somente dizem respeito ao

nosso mundo subjetivo, não sobramos nem nós próprios. Tudo o que

sobra é aquela situação na qual tudo é indistinto, e assim perde o sentido

alegar que este ou aquele bocado de matéria é “especial” porque

constitui um homem cheio de vida, pois, nessa ótica, a matéria constituir

um homem vivo, um morto ou a terra que já teve a forma de homem e

que agora alimenta flores no jardim é completamente irrelevante para

nossos propósitos.

Então, quando falamos de niilismo, isso nos remete a essa realidade

uniformemente estéril, ao contraste da existência objetiva em relação à

existência subjetiva. Naturalmente, deve estar claro por que motivo o

niilismo só pode ser teórico, nunca prático. O mais próximo que podemos

chegar da compreensão do niilismo existencial é a apreensão desse

vazio enquanto condição de existência; ou seja, compreender que o

mesmo ser que constitui tudo o que somos e tudo o que pensamos é o

mesmo que constitui as pedras, as estrelas, os cigarros, as paredes etc.,

e que o fato de estarmos pensando nisso, de isso talvez nos angustiar,

não muda coisa alguma, pois essa angústia está acontecendo em nossos

cérebros com a mesma necessidade com que elétrons acendem uma

lâmpada.

Sempre que ultrapassamos o círculo em que fica circunscrita a

subjetividade humana, caímos nesse vazio da realidade objetiva, no qual

não conseguimos sequer nos reconhecer. Pois conceber o homem

objetivamente é, em essência, imaginá-lo como uma porção de matéria



delimitada por linhas pontilhadas. Aqui não há cores, não há sons, não há

sensações, não há pensamento, não há vida, não há nada: temos só

mais um fenômeno indistinto no emaranhado da falta de sentido da

existência.

Podemos tentar conceber uma imagem da existência a partir de uma

perspectiva fora da própria vida, mas em geral não chegamos a algo

muito além de uma versão do mundo em que tudo é composto por

nuvens semitransparentes de átomos de diferentes densidades. Uma

perspectiva mais fidedigna talvez seja aquela que tínhamos quando ainda

não havíamos nascido, apesar de ser difícil conceber esse tipo de coisa.

Talvez apenas imaginar o universo sem que nele houvesse surgido

qualquer forma de vida seja o modo mais fácil de conceber a ótica do

niilismo inicialmente. Depois precisaremos apenas acrescentar a vida

como algo que apareceu nesse universo e que provavelmente

desaparecerá em algum momento futuro sem deixar quaisquer vestígios.

Como o ser não comporta os adjetivos que adoramos dar a ele, a função

do niilismo é, digamos, apenas antiaderente: evitar que nossa

compreensão da realidade seja poluída por nosso antropocentrismo. Ao

reduzir algo a nada, a destruição ocorre apenas na esfera subjetiva da

existência, reduzindo-a a uma “realidade virtual” dentro do mundo

material. A partir dessa ótica, passamos a entender nossas consciências

como se fossem “filmes passando dentro de nossos cérebros”, não como

a existência em si mesma. Fica claro que tal compreensão não muda

nada na prática, apenas nos ajuda a discernir os fatos com maior clareza.



***

Como não podemos mudar o comportamento básico da realidade em que

estamos, nossa única opção é compreendê-la — e, sendo esse o caso,

refugiar-se do niilismo nada mais é que entrincheirar-se em convicções

risíveis. Se nos perguntarmos honestamente por que o niilismo nos

incomoda tanto, veremos que os motivos nunca são mais que

mesquinharias pessoais e preconceitos aprendidos na infância. Já é

grande coisa que possamos entender como o mundo funciona: negá-lo

porque seu funcionamento não corresponde às nossas expectativas

pessoais é simplesmente condenar-se à ignorância.

Assim, depois de desmantelar nossos numerosos pretextos para a

“dúvida”, geralmente percebemos que temos uma ideia bastante boa de

como as coisas são, e que de fato não há mais nenhum mistério

grandioso na existência — já respondemos a grande questão. Sabemos

o que é a vida, e como ela funciona. Sabemos o que é nosso planeta, e

como ele se formou. Sabemos o que é o sol, e por que ele nasce. Hoje

sabemos tudo o que os filósofos sempre quiseram saber, ou quase tudo.

O mundo em si mesmo é algo físico e impessoal. Em termos humanos, a

realidade é o mais completo vazio, e é ótimo que saibamos disso.

Como é de se supor, o niilismo existencial adota esse “vazio” como ponto

de partida e, como não há nada a se fazer quanto a isso, também como

ponto de chegada. É o tipo de coisa da qual sabemos que não há como

escapar, embora também não consigamos conviver muito bem com a

consciência disso. Seja como for, temos ao menos de aprender a lidar



com os fatos, agradáveis ou não, pois a outra opção é delirar. O niilismo,

obviamente, não tem grande importância prática. Porém, enquanto

insistirmos em pensar que há algo muito espetacular a ser encontrado

“por detrás” do mundo, o niilismo continuará sendo necessário para nos

mostrar que isso é apenas uma fantasia.

Mesmo sendo o niilismo perfeitamente defensável em termos intelectuais,

não faz muito sentido tentar “viver” em função disso, pois esse é um tipo

de perspectiva que simplesmente nos sufoca. A consciência da nulidade

da vida nos chega como uma vertigem paralisante — e a própria

constituição biológica do homem não favorece esse tipo de abordagem

da realidade. Como ignorância não é impedimento, mexilhões passam

pela existência sem compreender filosoficamente sua condição, e seria

difícil imaginar razões pelas quais essa compreensão lhes traria algum

benefício. E o mesmo se aplica à maioria dos homens: sequer lhes passa

pela cabeça que seus umbigos não são o centro do universo. Se querem

permanecer ignorantes, tudo bem. Sabemos reconhecer que não nos diz

respeito o modo como cada qual governa sua vida. Mas nós escolhemos

pautá-la numa ótica esclarecida, que leva em consideração o modo como

a realidade funciona.

Então se nos perguntam como niilistas vivem, o que poderíamos

responder? Ora, vivem como bem entenderem, porém de olhos abertos.

Niilistas enfatizam a objetividade, mas isso não significa que desprezem

a subjetividade. Apenas têm a prudência de relativizá-la o suficiente para

perceber que ela não é tudo o que existe. De qualquer modo, somos



seres subjetivos, e só podemos viver enquanto tais. Só devemos ter em

mente que nossos pés pisam numa realidade objetiva, sendo ela o que

realmente determina nossas vidas. Nessa ótica, se a vida é um sonho, o

niilismo seria apenas a tentativa de torná-lo um sonho lúcido.

***

Pelo que foi dito, apesar de não haver esperança quanto à possibilidade

de vislumbrarmos uma esfera prática e construtiva no niilismo — além de

sua utilidade teórica como chave de fenda da realidade —, isso não nos

conduz à conclusão de que ser um niilista paralise a vida prática, já que

ambas as coisas se situam em esferas completamente distintas. É

bastante superficial a acusação de hipocrisia comumente lançada contra

o niilista, na qual se supõe que a verdadeira honra consistiria em estourar

os miolos em nome da coerência — e a própria verdade dessa afirmação

pode ser encontrada no fato de que o tiro não produziria honra, mas

apenas uma lambança que algum infeliz teria de limpar. Não se pode

colocar como objeção teórica o fato prático de que niilistas continuam

vivos apesar de considerarem que a vida, como todo o resto, equivale a

nada, pois o suicídio não é um argumento, assim como o sangue não é

honra. Diante de uma objeção dessa natureza, só podemos supor que

indivíduos desse gênero, por algum motivo tortuoso, pensam em si

mesmos como uma “empresa”, um “investimento” do ser: como se os

átomos que compõem seus corpos fossem ações cujo valor oscila na

bolsa de valores da existência em função do quanto acreditam valer. Ao

que tudo indica, recusar essa ideia é apenas indício de bom senso.



Crenças não mudam os fatos.

Em si mesmo, o niilismo não vale nada. Seu único valor possível é

relativo, e consiste no fato de que essa ótica nos permite identificar

ilusões previsivelmente desastrosas. A utilidade dessa lucidez pode ser

ilustrada pela diferença entre um homem bêbado e um homem sóbrio.

Nesse sentido, sua natureza é semelhante à do ateísmo, que também

possui um caráter negativo frente a uma ilusão claramente prejudicial à

nossa compreensão da realidade. A descrença ateísta explícita poderia,

nesse sentido, ser entendida como um caso particular do niilismo.

Assim, não há por que nos “orgulharmos” de ser niilistas, senão por isso

ser indício de sensatez. Um niilista esclarecido, com a garantia de estar

pisando no chão sólido do fundo do poço, tem consciência de que seus

valores, objetivos e ele próprio são coisas que não existem efetivamente,

mas apenas de modo condicional, e não encontra problema algum em

suspender qualquer esforço no sentido de situar-se na “essência” do

mundo objetivo. Mesmo porque, ao tentarmos fazer isso, não estaríamos

fazendo mais que criar um mundo imaginário no qual os átomos sorriem

ao nos ver — ou coisa pior.

 

APÊNDICE

Há outro modo de entrarmos em contato com o niilismo, apesar de não

ser o mais agradável. Trata-se não de tentarmos entender o vazio da

existência racionalmente, através da reflexão, mas de sentirmos esse



vazio afetivamente. O próprio fato de haver um ponto de contato tão

inesperado entre uma visão puramente teórica e uma faceta da

subjetividade humana de abrangência universal torna o assunto se não

mais interessante, ao menos mais digno de consideração.

Trata-se da situação em que a visão cotidiana da vida, imersa em

fantasias e fechada em si mesma, se esfacela pelo confronto com uma

situação desconcertante, fazendo com que o mundo se reduza a algo

pobre e vazio. Estamos falando do luto, ou seja, a reação natural de todo

ser humano ante a perda de algo afetivamente importante, como um ente

querido, uma relação amorosa, amigos próximos, inclusive ideais ou

qualquer outra coisa com a qual se tinha um vínculo afetivo estreito.

Não nos referimos, obviamente, ao ritual de usar roupas pretas nem a

minutos de silêncio, tampouco a gemidos histéricos ou a rios de lágrimas,

mas ao que ocorre subjetivamente na visão de mundo do indivíduo, ao

estado de espírito acarretado pela perda. Os sintomas comuns do luto

são tristeza, depressão, abatimento, falta de interesse pelo mundo

exterior e, o que é especialmente interessante em nosso caso, uma

lucidez penetrante. Esse estado em geral pode ser descrito como a

sensação de que tudo “perde o sentido” ou de que “nada tem valor”. Em

nenhuma outra situação compreende-se melhor o significado do termo

“em vão”.

Quando buscamos algo que, em termos práticos, corresponda ao

niilismo, vemos que o luto é um forte candidato. Isso porque a impressão

que se tem é que o indivíduo enlutado torna-se provisoriamente niilista



por uma espécie de “emergência emocional”. Em emergências nas quais

nossa integridade física está em jogo, a reação automática do corpo é

disparar o comando de luta-ou-fuga. Igualmente, quando a integridade de

nosso mundo psicológico está em jogo, temos o luto como uma reação

de parar-e-pensar, como se o cérebro, ao “reduzir a nada” nossa

subjetividade, estivesse nos preparando fisiologicamente para uma

revisão fria e calculada da realidade.

Como, nesse caso, o indivíduo não está apenas devaneando sobre o

vazio da existência, mas sentindo-o intimamente, a vida prática é

seriamente prejudicada pela angústia e pela depressão, fazendo com que

a vida pareça algo completamente sem sentido — e não é, no fim das

contas, justamente esse o caso? Não é estranho que a maioria dos

indivíduos precise chegar a tal extremo para apreender esse tipo de

verdade? Pois todas as vezes em que tentamos encontrar “razões” que

justifiquem ou deem sentido à vida, sempre chegamos à conclusão de

que não há nenhuma. Como não há saída, ninguém insiste muito nesse

ponto. Cedo ou tarde, reconhecemos o caráter nulo desse tipo de

empreitada e, sem protestos, limitamo-nos a nos deixar guiar pela

vontade, empregando a razão como um acessório que fica a seu serviço.

O problema é que, quando transposto à prática, o niilismo tem o aspecto

de uma enfermidade mental, de algo que nos paralisa, sendo que até já

foi caracterizado pela psiquiatria como uma forma de delírio em que o

sujeito nega a existência da realidade, no todo ou em parte. A ideia de

que a realidade cotidiana que nos rodeia não tem valor algum, de que ela



sequer existe objetivamente, é perfeitamente lógica e justificável.

Contudo, quando o niilismo contamina nosso mundo afetivo, ele nos força

a admitir que nós próprios somos nada, faz com que nos sintamos esse

nada — e, quando ambas as coisas coincidem, convergem em uma

lógica incrivelmente sólida. A única saída parece ser o suicídio prático

que resolverá um problema teórico.

Claro que a maioria das pessoas não é tão dominada pela racionalidade

a ponto de cometer suicídio motivada por silogismos. Contudo, temos de

admitir que sentir-se vazio é algo bastante perturbador, ainda mais

quando temos o completo entendimento de que isso não é um delírio,

mas um estado mental em que conseguimos apreender com clareza uma

das verdades mais elementares às quais temos acesso. Apenas caso

não nos contentássemos somente com apreender esse nada

intelectualmente, mas também quiséssemos orquestrar toda a nossa vida

prática em função dele, vivendo como múmias paralíticas, então teríamos

nos tornado seres perfeitamente delirantes. Isso é fisicamente

impossível, e com razão constitui um transtorno mental.

Assim, não podendo agir de acordo com tal verdade, a saída escapatória

mais razoável seria admitir que compreender a realidade e viver nela são

coisas regidas por regras distintas. Apesar de que, em essência, aquilo

que se faz em ambos os casos não difere muito: num caso estaremos

fantasiando em um mundo particular e, no outro, em um mundo público.

As duas soluções surgem em legítima defesa, mas só uma delas não faz

com que percamos o contato com a realidade que nos cerca, isto é, com



a sociedade.

***

Todos fantasiam o mundo para poder suportá-lo, inclusive niilistas.

Fugimos do vazio para conseguirmos viver, mas devemos ter em mente

que o abismo não deixa de existir apenas porque desviamos o olhar e a

vertigem passa. De qualquer modo, intelectualmente, tal fato não nos

incomoda, pois há uma grande diferença entre saber que há um abismo e

estar nesse abismo, assim como é diferente apenas sabermos que leões

são perigosos e estarmos cara a cara com um. Portanto, precisamos

apenas procurar meios de desviar o olhar afetivo da perspectiva niilista,

pois nosso olhar lógico, enquanto permanecer são, nunca será capaz de

fazê-lo — já que isso equivaleria a negar a realidade. Não que isso não

seja feito, mas é realmente lamentável dar com a porta na cara da

verdade no único lugar no qual podemos recebê-la.

Nessa ótica, o luto poderia ser entendido como uma espécie de niilismo

psicológico, no qual apreendemos o vazio da existência não diretamente,

por meio da reflexão, mas indiretamente, por meio da afetividade. O

estado depressivo nos proporciona uma intuição seca e direta a respeito

da realidade objetiva, reduzindo o subjetivo a nada — e podemos

perceber que isso equivale a um procedimento de fiscalização da

realidade de nosso mundo psicológico feito involuntariamente, pelo

próprio cérebro. Nessas situações convulsivas, somos forçados a encarar

a realidade nua e crua, e até os indivíduos mais otimistas veem-se

sequestrados pela lucidez. Enquanto o indivíduo estiver enlutado, perde a



capacidade de enganar-se. Por isso nada do que dissermos será capaz

de consolá-lo; por isso também os religiosos choram em velórios, coisa

que a princípio não faz muito sentido. O fato é que, ao ver seu ente

querido ser abraçado pelos vermes, todo religioso percebe que sua

crença em espíritos e reencarnações é, no fundo, uma piada que tenta

negar o óbvio. Suas crenças só voltarão a consolá-lo depois que tiver

superado a perda.

***

Há apenas duas situações nas quais conseguimos ser imparciais:

quando nossos interesses não estão envolvidos, e quando nosso

interesse é a própria verdade — ou seja, quando nossa parcialidade, por

motivos pessoais, coincide com a imparcialidade. Dentro disso, a

depressão, em si mesma, não tem nada de relevante. O interessante é

apenas o fato de que, em fases depressivas, nós como que “damos as

costas” à vida, passando a ver a realidade com desinteresse. Assim, a

perspectiva da depressão, por ser desapaixonada, nos permite ser

imparciais, representando uma rara oportunidade de vermos as coisas

como realmente são.

Isso explica por que, durante fases depressivas, o niilismo nos parece

uma visão visceralmente coerente, com a qual conseguimos nos

identificar tanto em termos intelectuais quanto afetivos. Por outro lado,

quando estamos numa fase normal, perseguindo nossos sonhos do dia a

dia, essa mesma ótica nos parece um tanto distante de nosso modo de

sentir a realidade, de nossa vivência — ainda que, intelectualmente, o



niilismo continue possuindo a mesma vitalidade. Considerando que

afazeres cotidianos nos tornam superficiais e que a depressão, em regra,

nos torna realistas, parece bastante lógico que assim seja. Sabemos que

a existência sempre foi, sempre será vazia. O fato de isso nos angustiar

depende não da filosofia, mas de nossa disposição afetiva, de nossa

química cerebral — em última instância, de estarmos ou não aptos a lidar

com a realidade.

Tendo tais detalhes em mente, podemos compreender mais claramente

por que se costuma pensar que niilistas são suicidas. Isso acontece

porque nossa própria visão de mundo é tão carregada de valores afetivos

que, se destruída, ainda que parcialmente, isso nos conduziria ao luto,

que é dor. E praticamente nenhuma visão de mundo continuaria intacta

depois de sofrer uma bela revisão que levasse em conta um critério tão

fundamental quanto a distinção entre as esferas subjetiva e objetiva da

realidade. Mas, logicamente, todo indivíduo que se denomina niilista já

superou essa fase de reorganização mental e, portanto, não se sente

mais ameaçado pelo fato de tudo ser vazio. Entretanto, se nos

colocarmos na posição daquele que afirma que niilistas são suicidas, não

teremos dificuldade em perceber a razão pela qual pensa desse modo. A

ideia de perdermos intencionalmente algo pelo qual temos profundo afeto

soa tão absurda, tão autodestrutiva, que seria semelhante à ideia de

matarmos nossos próprios amigos apenas para aprendermos a lidar com

a perda de entes queridos. Ou seja, um grande sacrifício na esfera

afetiva que não é de modo algum compensado pelo ganho na esfera

intelectual. Mais que natural, é inevitável que qualquer indivíduo se



proteja de uma ideia capaz de causar um prejuízo dessa magnitude à sua

vida afetiva. Diante de uma ameaça dessa natureza, sua profunda

consideração pela verdade reduz-se a esta máxima: a verdade que se

lasque!

***

Então, para que alguém com uma visão algo florida da realidade veja seu

notável jardim murchar, basta um confronto com o niilismo filosófico que,

nessa perspectiva, já não pode ser considerado algo tão inofensivo. Pois

é possível que, por meio do pensamento, ao compreendermos nossa

condição, venhamos a entrar num estado de luto pela “morte da

realidade”, por assim dizer, já que para nós a realidade é nossa

compreensão da realidade, e a destruição dos alicerces de nossa

cosmovisão pode ser algo bastante difícil de administrar, sendo comum

que haja episódios de ansiedade e angústia nesse processo indigesto.

Em nível emocional, quando passamos a entender o mundo como um

sistema físico impessoal, é como se o tivéssemos “matado”. Para

exemplificar, imaginemos a seguinte situação: estávamos pesquisando

em uma biblioteca e, por acaso, encontramos um documento com nosso

nome. Ao lê-lo, descobrimos que todos os nossos familiares na verdade

não são seres humanos: são máquinas pré-programadas para conviver

conosco. Elas gostam de nós automaticamente, desde o princípio. Até

mesmo seus sentimentos são cálculos de seus processadores centrais.

Foi isso o que lemos no documento. Pois bem, mesmo que tal

compreensão não mudasse nada na prática, sabê-lo não seria



emocionalmente devastador? O sentimento de que tudo nunca passou de

uma fantasia nos esmaga. Agora basta perceber que não se trata de

ficção alguma: eles realmente são máquinas, e nós também. Todos são.

A vida é um sonho dentro de uma máquina. Diante disso, ficamos

atônitos, perplexos, e “luto” é a melhor palavra que nos ocorre para

descrever esse sentimento de que algo morreu, embora não saibamos

dizer muito bem o quê.

Seja a razão desse estado afetivo a perda de um ente querido ou a

desestruturação de nossa visão de mundo, a dificuldade central consiste

em nos adaptarmos a uma perda profundamente dolorosa, em percorrer

uma fase de transição carente de referenciais, em que precisamos

realizar uma mudança radical em nós próprios. Nesse estado transitório,

o modo como pensamos e encaramos o mundo corresponde exatamente

ao niilismo, no qual tudo perde o sentido e a vida fica, por assim dizer,

“suspensa no nada”, perfeitamente consciente de si mesma e de sua

condição precária. Repudia-se a realidade subjetiva por diferentes

motivos, mas chega-se à mesma perspectiva: o abismo niilista, o óbvio.

Claro que encarar a realidade objetiva exige muita coragem, e a maioria

dos indivíduos só se torna capaz disso em situações extremas, em que a

lucidez é imprescindível. Nas demais situações, vivemos numa espécie

de estado de torpor. Isso não é algo necessariamente ruim. A realidade

subjetiva pode nos causar sofrimento, mas fugir dela não nos trará

consolo algum. Apenas nos fará perceber a verdade com ainda mais

dureza. Como não há nada por detrás de nossas ilusões, a lucidez se



torna rapidamente insuportável. A consciência da indiferença da

realidade nos chega como algo corrosivo, como um silêncio que

escarnece todos os nossos sonhos.

Não há, portanto, para onde fugir: temos de encarar nossa condição de

existência em nosso elemento, a subjetividade. Seria tolo pensar que

fugir do planeta Terra e lançarmo-nos no vazio do espaço seria um

grande alívio aos problemas terrenos que nos afligem. Ficaríamos

apenas flutuando no nada. Esse distanciamento talvez nos permita ver as

coisas com alguma imparcialidade, mas não conseguimos permanecer

nessa situação por muito tempo. Asfixiados pelo tédio, oprimidos pela

consciência da nulidade da vida, logo retornamos à nossa bolha

subjetiva, certos de que não há nada muito interessante fora dela.

***

Também seria útil entendermos por que há tanto sofrimento envolvido em

tais mudanças em nossa visão de mundo. Para nossa infelicidade, nada

há de especial nessa adaptação, apesar de ser comum ouvirmos o

contrário. O fato de tal processo ser penoso, por vezes esmagador, é

uma infelicidade natural à qual todos estamos sujeitos, tanto na esfera

mental como na física. Um dano grave causado a um membro, por

exemplo, além de ser extremamente doloroso, também requer um grande

tempo de recuperação, pois os tecidos lesionados precisão ser

literalmente reconstruídos pelo organismo, célula por célula. Do mesmo

modo, uma mudança drástica em nossa visão de mundo ou nas

circunstâncias em que estamos acostumados a viver acarreta uma



mudança física em nossos cérebros. Muitas ligações importantes entre

neurônios terão de ser feitas e outras desfeitas para que nosso sistema

nervoso se adapte e seja capaz de lidar com a nova situação, e o

sofrimento não é mais que um indício do quanto isso é fisiologicamente

inconveniente, isto é, da quantidade de recursos necessária para que

seja feita tal “atualização”.

Sendo que durante esse processo de adaptação encontramo-nos algo

perdidos e desorientados, a depressão e a lucidez decorrentes podem

ser vistas como medidas preventivas para que não partamos à ação

antes que nosso cérebro esteja familiarizado com a nova situação,

evitando assim ações inadequadas e possivelmente perigosas ao nosso

bem-estar imediato. Seria como se estivéssemos, desde sempre,

acostumados a dirigir apenas carros, mas, numa guinada do destino,

fôssemos colocados diante de um veículo que não temos nenhuma

preparação para pilotar, como um avião, por exemplo. Nessa situação,

nossa reação primária não seria pisar no acelerador e esperar que tudo

fosse como antes, pois sabemos que isso seria suicídio. Lúcidos,

debruçamo-nos demoradamente sobre o manual de instruções,

remoemos sobre todas as questões relevantes e, assim que nos

sentimos preparados para tomar o controle do veículo, partimos à ação,

voltando a viver normalmente. Sem dúvida, trata-se de algo que requer

tempo, e nisso também há grande semelhança com os danos aos

tecidos.

***



Como, em longo prazo, o niilismo é incompatível com a manutenção da

vida, é bastante comum ouvirmos que ele é apenas um “estado

provisório”, algo a ser “superado”. E isso está correto. Porém, não

devemos confundir superar o niilismo prático com refutar o niilismo

teórico — flertando com aquele relativismo otimista que parece um elogio

à demência. A questão é somente o que se pode fazer apesar de a

existência ser oca, apesar de todo o nada, sem fugir da questão como

covardes. E superar o niilismo nada mais é que pensar em nós próprios

como a fonte última de valor e sentido de todas as coisas. Acostumarmo-

nos a lidar com tais assuntos sem extrapolar a esfera de nossa própria

subjetividade.

Na prática, temos de superar o niilismo porque a realidade não se

importa conosco — ela nunca se compadecerá de nossa miséria. Quer

estejamos certos ou errados, ainda será preciso mantermos nossas

barrigas cheias e nossos corpos aquecidos, e isso significa que superá-lo

é uma questão biológica, não um problema filosófico. Se o niilismo a

princípio nos paralisa, é apenas porque, em grande parte, são ilusões

nos movem, e é inevitável que fiquemos temporariamente atordoados ao

nos darmos conta disso. Contudo, voltar a caminhar não equivale a

superar o niilismo, e sim à aquisição da capacidade de separar melhor

nosso conhecimento de nossas necessidades práticas, até que ambas as

coisas voltem a funcionar normalmente, porém de forma mais

independente.

Desse modo, a superação do niilismo diz respeito ao seu efeito



paralisante prático que torna a vida mórbida, não à sua incoerência

lógica; diz respeito ao fato de que é impossível justificar uma vida

subjetiva por meio do nada objetivo. E isso, digamo-lo de uma vez, é

realizado através da loucura, o único modo por meio do qual podemos

viver racionalmente num mundo absurdo. Contudo, não devemos esperar

nada muito extraordinário disso, já que a vida, em si mesma, é um

sistema completamente maluco. Essa “loucura” não é o mesmo que

direito irrestrito à estupidez, não é o mesmo que perder a razão. A

loucura à qual nos referimos é algo que atravessa a vida de ponta a

ponta: nossa natureza. Ou seja, trata-se de algo que conhecemos muito

bem. São nossas pequenas fantasias humanas que, apesar de todo o

nada, nos permitem levar a vida adiante, ainda que isso não faça sentido

algum.

fonte: O Vazio da Máquina, pp. 21-62

Versão em inglês: NIHILISM

https://ateus.net/livros/o-vazio-da-maquina
https://ateus.net/artigos/filosofia/nihilism

