
Pequeno manual para
entender crentes
Acauan Guajajara

Capítulo 1 — Os crentes e o
mundo e o mundo dos crentes
Se você é do mundo então você não faz parte do mundo dos crentes,
considerando-se o que a expressão “o mundo” significa para eles.

As passagens bíblicas que explicam o que estou falando são várias, mas
basta esta:

João 15:18 Se o mundo vos odeia, sabei que, primeiro do que a vós
outros, me odiou a mim.
João 15:19 Se vós fôsseis do mundo, o mundo amaria o que era
seu; como, todavia, não sois do mundo, pelo contrário, dele vos
escolhi, por isso, o mundo vos odeia.

Dizer que alguém “não é deste mundo” pode ter diversas conotações,

https://ateus.net/artigos/critica/pequeno-manual-para-entender-crentes
https://ateus.net/artigos/critica/pequeno-manual-para-entender-crentes
https://ateus.net/autor/acauan-guajajara


mas geralmente usamos esta expressão para nos referir a outro cujos
hábitos o distinguem em muito da média em um ou mais aspectos.
Quando os crentes dizem que alguém não é deste mundo estão falando
deles mesmos.

Assim como os homens são de Marte e as mulheres de Vênus,  os
crentes  creem  habitar  um  planeta  diferente  do  nosso,  cujas
coordenadas  astronômicas  só  eles  conhecem,  mas  dizem  situar-se
numa dimensão chamada de “espiritual”.

Você pode conviver diariamente com crentes, trabalhar com eles, tê-los
como vizinhos ou co-participantes de alguma atividade social, mas se
você  se  considera  um  simples  habitante  do  planeta  Terra,  sem
pretensões a uma dupla cidadania cósmica, então mesmo o crente mais
moderado o verá como representante do mundo que ele acredita odiar,
o que inspirará nele, no mínimo, alguma cautela no trato com você.

Isto  não  implica  que  amizades  entre  crentes  e  não  crentes  sejam
impossíveis,  mas a amizade dedicada a um do mundo será,  quase
sempre, de natureza muito diferente daquela dedicada aos do mundo
deles.

Esta restrição temerosa dos crentes ao mundo e tudo que vem dele,
inclusive  você,  é  a  primeira  barreira  que  dificulta  as  tentativas  de
entendê-los. Além de primeira, é a barreira mais difícil de transpor, uma
vez que não é pessoal. Você pode ser a melhor ou a pior pessoa do
mundo, para os crentes não importa. Se você é do mundo, para eles é
um alienígena.



O único modo de alguém do mundo penetrar o mundo dos crentes é
deixando o próprio. Como não emitem vistos de turista para o mundo
deles, o único jeito de penetrá-lo é mudando-se para lá em definitivo, o
que significa conversão.

Para quem a conversão não está nos planos, o mundo dos crentes pode
ser  conhecido  apenas  pela  observação  de  fora,  o  que,  como  os
astrônomos amadores sabem, exige técnica e equipamento adequado,
sem os quais a observação traz por resultado antes um anedotário
pitoresco do que conclusões plausíveis.

Como poucos dentre os do mundo dispõem desta habilidade ou recurso,
mesmo porque a maioria tem mais o que fazer, o mundo dos crentes
lhes é tão misterioso quanto os planetas de outros sistemas estelares.
Perceptíveis  por  suas  interações,  mas  invisíveis  quanto  aos  seus
aspectos interiores.

Capítulo 2 — A Guerra dos
Mundos
A aspiração dos crentes de se apartarem do que chamam “o mundo” já
dificulta, por si só, o entendimento deles por quem não vê problema em
ser um simples terráqueo.

Mas o mundo não é coisa fácil da qual se apartar e, gostem ou não, os



crentes têm que viver nele e conviver com o que dele é.

Na vida cotidiana os crentes têm que interagir com “o mundo”, cuja
rejeição  plena  em prol  de  uma  crida  realidade  mais  alta  só  seria
possível se o pio se tornasse um João Batista moderno, morando no
deserto e comendo apenas gafanhotos e mel silvestre, alternativa que
não é acolhida com entusiasmo naquela comunidade.

O  grau  de  concessão  ao  mundano  que  os  crentes  têm  como
doutrinariamente  admissível  varia  da  rigidez  dos  legalistas
conservadores, que são contra quase tudo que não tenha o selo de
garantia da Igreja, aos liberais, que toleram até aquela coisa esquisita
que é o white metal.

Sempre achei estranho nunca ter conhecido um crente, seja lá de que
vertente  fosse,  que  rejeitasse  a  coisa  mais  mundana  de  todas,  o
dinheiro. Mas eles certamente têm alguma explicação bíblica para isto.

Se a dicotomia de rejeitar o mundo e ainda assim viver nele é difícil
para muitos crentes, é ainda mais confusa para quem não consegue
entendê-los, já que, neste quesito, a diferença entre o discurso e a
prática  dos  religiosos  imita  o  nativo  da  anedota,  que  se  veste  e
comporta como turista por conta de uma insatisfação crônica com suas
próprias origens.

Embora os crentes costumem reagir a estes comentários acusando a
impiedade de quem os coloca, o fato é que eles próprios são divididos e
conflitantes quanto a esta questão.



Um  bom  exemplo  disto  é  o  confronto  entre  os  crentes  radicais,
defensores do isolacionismo, e os simpatizantes do chamado mundo
gospel. O primeiro grupo quer segregar seus fiéis do mundo mantendo-
os a maior parte de seu tempo livre dentro das igrejas ou a serviço
delas, enquanto o segundo se propõe a criar fora de seus templos um
mundo de mentirinha e imitação, que estaria protegido das tentações
do mundo real pela aplicação de algumas regras da igreja a atividades
que absolutamente nada têm a ver com ela.

É este mundo gospel que gera, além da música insuportável, exotismos
como a boate gospel, o bar gospel e a balada gospel.

A existência ou não de sentido lógico em chamar de bar um local cujo
apelo  de  público  é  não  vender  nenhuma  bebida  alcoólica  é  um
problema dos crentes, não meu. Mas se o objetivo deste manual é
esclarecer  pontos  que  dificultam  aos  não  crentes  entendê-los,  esta  é
uma  das  coisas  que  mesmo  observadores  atentos  têm  dificuldade  de
explicar.

É difícil  para os céticos compreender o mundo dos crentes também
porque suas divergências internas o fazem de difícil compreensão até
para os próprios.



Capítulo 3 — O Homem Natural
Se algum crente porventura leu este Pequeno Manual até aqui, é muito
possível  que julgue seus conteúdos como sendo a manifestação do
Homem  Natural,  que  Paulo  define  em  I  Coríntios  2:14  como  sendo
aquele “que não aceita as coisas do Espírito de Deus, porque lhe são
loucura;  e  não  pode  entendê-las,  porque  elas  se  discernem
espiritualmente”.

Esta  predisposição  comum  nos  crentes  a  ter  como  falta  de
discernimento  toda  opinião  discordante  daquela  oficializada  pela
doutrina de sua facção religiosa é um obstáculo  típico no caminho
daqueles que tentam entendê-los.

Entender  um  grupo  humano  é,  essencialmente,  resultado  da
observação  e  comunicação.  Os  crentes  são  difíceis  de  entender,
primeiro porque não é fácil observá-los de fora de seu mundo próprio e
exclusivo, criado para segregá-los do “mundo” habitado pelos demais
mortais, como vimos nos capítulos 1 e 2 deste Pequeno Manual. Em
seguida, porque existe uma tendência forte de que qualquer tentativa
de comunicação seja  distorcida pelo  modo como aplicam a citação
bíblica do Homem Natural aos seus relacionamentos com quem não
professa crença idêntica a deles.

Um processo de comunicação é bem sucedido principalmente quando
os dois lados que tentam se comunicar têm por objetivo que a outra
parte os entenda. Nesta condição, não ser entendido representa um



fracasso, recebido com frustração pelos interlocutores envolvidos.

Esta  regra nem sempre vale  na comunicação com os  crentes,  que
frequentemente atribuirão o fato de não serem entendidos à falta de
discernimento espiritual do interlocutor não crente, que será então de
imediato  classificado  como  Homem Natural,  a  quem responsabilizarão
pelo fracasso do processo de comunicação. Fracasso este que, não raro,
será interpretado pelo crente como a prova de seu acesso a saberes
superiores, inalcançáveis a quem não é iniciado na arte e ciência do
discernimento espiritual.

A ironia desta visão que alguns crentes adotam de terem-se como
discernidores do conhecimento que conduz à salvação reside nela ser
quase  a  mesma  professada  pelos  adeptos  da  heresia  Gnóstica,
semelhança que qualquer crente desconjuraria com todas as forças, se
apresentada a ele. No entanto, é o que ocorre.

De qualquer forma, entender um grupo é sempre mais difícil quando
este grupo considera o fato de não ser entendido como um sinal da
tribo ou uma marca dos eleitos. Isto não é uma doutrina oficial entre os
crentes, claro. Mas o sentimento existe, mesmo que muitas vezes não
seja perceptível a quem os observa de dentro da própria comunidade
que a expressa. E quando percebido, raramente se admite.

As  alusões à  falta  de discernimento do Homem Natural  feita  pelos
crentes  diminuiriam  consideravelmente  (e  entendê-los  seria  mais
natural) se se dessem conta de que suas doutrinas são de compreensão
óbvia para qualquer um que conheça as premissas dogmáticas nas



quais baseiam suas interpretações dos textos bíblicos. Estas premissas
podem ser rastreadas nas diversas fontes que contam a História do
Cristianismo.

Esta possibilidade de o entendimento pleno das doutrinas religiosas ser
alcançado por metodologias seculares de raciocínio não tem nenhuma
importância teológica, já que I Coríntios 2, onde Paulo define o Homem
Natural, é justamente uma crítica a estas metodologias, que o apóstolo
considera inferiores à sensibilidade espiritual.

O problema reside no fato de que doutrinas religiosas também são
produto de metodologias seculares de raciocínio, sistemas de ideias
codificadas  a  partir  de  textos  aceitos  como  revelação  divina.  A  prova
disto é o fato de a mesma revelação ser tida como base de uma miríade
de  doutrinas  conflitantes  entre  si.  Claro  que  todo  crente  possui  um
estoque considerável de argumentos para defender que a doutrina que
segue é a única que provém do correto discernimento espiritual das
escrituras, enquanto todas as demais são apostasias ou heresias. Mas
se todas as doutrinas se dizem espiritualmente discernidas, o único
modo  de  separar  o  joio  do  trigo  (como  eles  dizem)  é  identificando
incoerências doutrinárias onde elas se mostram. Identificar incoerências
é  função  da  lógica,  que  dispensa  a  iluminação  transcendente  para
operar.

Em última instância, é o Homem Natural que há dentro de todo crente
que  julga  qual  doutrina  lhe  parece  mais  coerente.  Na  melhor  das
hipóteses.



Capítulo 4 — A Hierarquia
Espiritual
Entender os crentes (ou qualquer outro grupo) passa necessariamente
pela  compreensão  de  sua  hierarquia.  Como  os  crentes,  em  tese,
rejeitam “o mundo” e o Homem Natural que o habita, sua hierarquia é,
ainda em tese, espiritual.

O  topo  desta  hierarquia  espiritual  é  ocupado (claro)  pelos  próprios
crentes, de acordo com sua condição de salvos, santos, eleitos, sal da
terra,  luz  do  mundo  e  outros  títulos  tais  que  usam  para  se  identificar
entre si. Logo abaixo vêm os ímpios teístas, aqueles que professam
alguma fé religiosa diferente da dos crentes. Seguem-se, muito mais
abaixo na tal hierarquia, os ímpios céticos, agnósticos e ateus. No fundo
do poço da hierarquia espiritual  dos crentes estão aqueles a quem
chamam  de  escarnecedores,  os  que  rejeitam  taxativamente  sua
pregação doutrinária.

Esta divisão não é lá muito relevante quando lembramos que ela pode
ser resumida em apenas duas categorias — os que vão para o Céu e os
que não, sendo claro na doutrina dos crentes quem é quem quanto a
estas destinações.

Menos óbvio é como a hierarquia espiritual divide os crentes dentro de
seu próprio mundo. Em que patamar o crente se encontra na escala de
méritos  definida  por  sua  doutrina  tem  grande  importância  para  eles,



pois  é  isto  que  definirá  o  seu  galardão  celeste,  ou  seja,  o  status  que
ocuparão no paraíso como recompensa de suas boas obras terrenas.

Dentro da peculiar interpretação dos crentes do que seria justiça divina,
as boas obras dos ímpios não os livrarão do inferno, mas as boas obras
dos crentes podem garantir a eles um paraíso melhor que o dos outros
salvos. Fica a dúvida de como paraísos podem ser melhorados. Em
tempo, ainda pela interpretação deles, as más obras dos crentes serão
simplesmente perdoadas e esquecidas.

Estar bem situado na hierarquia espiritual é importante para o crente
porque, em suas crenças, isto lhes garantirá vantagens eternas muito
superiores a qualquer benesse desfrutável no mundo. Não que eles
desprezem estas benesses, claro.

Isto  fica  óbvio  quando  observamos  que  a  hierarquia  espiritual  não
significa para o crente apenas uma promessa de recompensas futuras
no post-mortem, mas também mais respeito e reconhecimento social
entre os seus, aqui neste mundo, mesmo.

Este destaque junto aos seus pares pela exibição de dotes espirituais
superiores  se  torna  particularmente  visível  entre  os  crentes
pentecostais,  onde tais dotes podem ser quantitativamente medidos
pela exibição pública dos chamados dons do Espírito Santo (sabedoria,
conhecimento, fé, cura, milagres, profecia, discernimento de espíritos,
variedade de línguas e capacidade para interpretá-las).

Isto  gera  uma  não  declarada  competição  entre  os  congregados



pentecostais para firmar posição na hierarquia espiritual, seja contando
com zelo às vezes em que falou em línguas, seja soltando, vez por
outra, profecias (geralmente vagas) que arrolem testemunhas para os
pontos ganhos que lhe somam distância do Homem Natural, de quem
querem estar bem longe.

Isto, em parte, explica a cena tão típica naquelas igrejas, onde crentes
enfileirados  vão  caindo  ao  chão,  como  pedras  de  dominó,  ao  serem
ungidos pelo toque do pastor, que proclama então que o Espírito Santo
bate ponto no templo por ele presidido. A explicação mais simples,
admitida por alguns crentes (sempre longe dos ouvidos de seus irmãos,
claro),  é  que  ficar  em  pé  após  a  receber  a  unção,  enquanto  todos  os
anteriores  caíram,  seria  assinar  uma  confissão  de  ser  “pouco
espiritual”, o que poderia levantar dúvidas quanto à sinceridade de sua
conversão, pondo em risco a aceitação e apoio que aquele grupo lhe
oferece  e  dos  quais  tantos  de  seus  frequentadores  dependem,  em
vários sentidos.

A hierarquia espiritual dos crentes serve a muitos propósitos, desde o
de situá-los em uma elite dentro de uma escala de requisitos criada por
eles  próprios,  até  funcionar  como  meio  subjetivo  de  controle  da
disciplina congregacional.

Assunto do próximo capítulo.



Capítulo 5 — O fator Borg
Os crentes têm uma espécie de consciência coletiva, decorrente de um
princípio  doutrinário  que os  proíbe de provocar  escândalo  em seus
irmãos.  Assim,  não  basta  ao  crente  preocupar-se  com sua  própria
consciência — a certeza íntima de que faz aquilo que considera certo
—, pois a ele é imposto preocupar-se também com a consciência do
grupo — o que a congregação considera certo, sem o que corre o risco
de provocar escândalo em seus pares e assim, nos termos da sentença
bíblica lavrada em Lucas 17, ser por eles lançado ao mar com uma
pedra de moinho atada ao pescoço, mesmo que metaforicamente.

Crentes não podem fazer coisas que escandalizem outros crentes, o
que é um problema sério para eles, uma vez que alguns crentes se
escandalizam com tudo e com qualquer coisa,  restringindo muito o
universo comportamental dos irmãos de crença que se encontram ao
alcance de seus vigilantes olhos.

Como os crentes se dividem em miríades de facções, cada uma com
seus próprios regulamentos sobre usos e costumes — mais rígidos ou
mais liberais conforme cada vertente —, satisfazer a ordem bíblica de
não escandalizar é uma proeza quase irrealizável, uma vez que crentes
de  denominações  liberais,  que,  por  exemplo,  não  proíbem  suas
mulheres  de usar  calças  compridas,  têm mesmo assim que avaliar
como  este  hábito  afeta  outros  crentes  que  acham  um  escândalo
mulheres  crentes  saírem  à  rua  cobertas  por  outra  coisa  que  não



vestidos e saias no comprimento devido.

Esta obrigação de manter as aparências dentro de seu próprio mundo
leva os crentes a uma relação dúbia com o mundo exterior, aquele no
qual  admitem  estar,  mas  ao  qual  se  recusam  a  pertencer,  como
exposto nos capítulos 1 e 2 deste Pequeno Manual.

Se “o mundo” é para eles o repositório de tudo que afasta da salvação,
é também um refúgio onde podem relaxar do autopoliciamento que
precisam manter enquanto no convívio de outros crentes, haja vista
que suas normas doutrinárias não estabelecem que devam se abster de
provocar  escândalo  nos  ímpios  (há  regras  quanto  ao  “bom
testemunho”,  mas  esta  é  outra  história).  Pelo  contrário,  fora  da
irmandade é esperado por eles que, invertendo-se a situação, os ímpios
se escandalizem com o que é santo. É por isso que ateus, agnósticos e
céticos tendem a estranhar o quanto certos crentes mostram-se muito
mais,  digamos,  soltos,  em  ambientes  não  religiosos  (ou  mesmo
antirreligiosos) do que em seus próprios, mesmo quando amaldiçoam
tais ambientes com as ameaças de praxe — como a de bater o pó dos
pés ao sair dali.

A prevenção do escândalo é um dos pilares da disciplina congregacional
que se impõe sobre todos os crentes, com maior ou menor rigor ou
vigilância conforme a facção, mas inevitável e inquestionável por quem
pertença a uma de suas congregações.

O modo como os crentes definem e aplicam a disciplina congregacional
é  muito  diferente  do  que  ocorre  com  os  Católicos  Romanos,  por



exemplo,  que  também  se  submetem  à  autoridade  da  Igreja,  mas
conforme clara e textualmente estabelecido no Direito Canônico, que só
pode ser aplicado por autoridades eclesiásticas especialistas.

Crentes seguem apenas seu entendimento dos textos bíblicos,  que,
segundo eles, dão a qualquer fiel o direito de repreender outro que os
tenha ofendido — ou escandalizado, segundo sua própria ideia do que
venha  a  ser  ofensa  ou  escândalo.  Estes  desencontros  podem
simplesmente resultar num reconhecimento do erro e pedido de perdão
de um crente mais amistoso, como pode desembocar numa bizantina
discussão sobre interpretações bíblicas,  a  ser  levada ao arbítrio  do
pastor.

Se alguém pensou que isto deve dar em confusão, acertou. Por isto
normalmente os crentes preferem fugir do litígio com os seus, já que se
um crente liberal é flagrado, comprando um CD da Xuxa, por um crente
conservador, que acha que a loura é “do diabo”, o fim da picuinha pode
ser uma guerra de denominações, caso os pastores representantes de
cada lado não cheguem a um acordo sobre existir ou não evidência
bíblica contra o Ila ila ilariê ô ô ô.

É neste imbróglio que a consciência coletiva dos crentes se forma e
atua. Numa sociedade religiosa fortemente baseada na precedência do
mútuo, real ou pró-forma, as opiniões e comportamentos tendem a se
alinhar na média considerada aceitável pelo coletivo. Daí a imagem
comum (e incorreta) que se têm dos crentes como todos iguais.

De  fato  assim  parecem,  quando  vistos  de  longe.  Mas  uma  maior



aproximação das lentes revela o que se oculta por trás da uniformidade
aparente.

Capítulo 6 — Doublethink
A citação ao doublethink, expressão cunhada por George Orwell em seu
romance 1984, é um tanto desgastada, mas algo obrigatória em um
Pequeno  Manual  cujo  objetivo  é  ajudar  o  leitor  a  compreender  os
crentes, dado o uso comum do termo para se aludir a doutrinas cuja
aceitação depende da crença simultânea em ideias opostas entre si.

Como visto nos capítulos anteriores, os crentes administram sua crença
doutrinária em meio a um emaranhado de contradições:

Rejeitar o mundo e fazer parte dele;

Negar o homem natural e saber-se um;

Confessar-se pecador e almejar-se santo;

Conflitar-se individualmente e ajustar-se coletivamente.

Há, entre os crentes,  quem negue a existência destas contradições
apelando a algum tipo de dialética teológica, mas a maioria — que não
é versada nem em dialética, nem em teologia — nega as contradições
simplesmente  suprimindo  o  conflito  de  pensamentos  delas  resultante,
uma espécie de sublimação do racional pela Fé e em proveito dela.

O doublethink é, portanto, um processo que traduz o contraditório em



coerente,  a  partir  das  chaves  decodificadoras  definidas  pela  doutrina.
Sem a posse destas chaves decodificadoras, o que é claramente lógico
para um crente mostra-se um absurdo inaceitável para quem não o é.

Alguns  versículos  bíblicos  exercem  esta  função  de  chaves
decodificadoras  do  doublethink,  como  I  Coríntios  2:14,  já  citado  no
capítulo 3 deste Pequeno Manual, que propõe que as coisas do espírito
parecem  loucura  quando  não  discernidas  espiritualmente.  A
interpretação correta da passagem não permite identificar um conteúdo
orwelliano na mensagem do apóstolo, mas há crentes que recorrem
àquelas palavras de Paulo sempre que alguma contradição logicamente
irrefutável é apontada em suas doutrinas.

Um exemplo de doublethink  é o modo como os crentes encaram o
inferno. A maioria deles o interpreta como um local físico onde as almas
dos ímpios serão atormentadas eternamente. Ficam fora deste grupo os
Adventistas do Sétimo Dia, Testemunhas de Jeová e algumas outras
facções aniquilacionistas, que acreditam que a extinção, ao invés do
sofrimento eterno, será a punição dos não salvos. Mas o lago de fogo e
enxofre é a ideia predominante no meio crente, com muitos crendo
nesta  descrição  ao  pé  da  letra.  Até  aí  temos  apenas  um preceito
doutrinário. O que motiva o doublethink é a questão de como os crentes
poderão ser eternamente alegres e felizes no paraíso, sabendo que
seus entes queridos não convertidos estão sendo torturados por toda a
eternidade.

Muitos crentes têm pais, filhos, irmãos, cônjuges ou parentes e amigos



muito próximos não convertidos. Que pai poderia ser feliz sabendo que
seu  filho  queima  eternamente?  Pelo  menos  que  pai  digno  de  ser
chamado  assim.

A retórica apologética produziu diversos discursos e teses para tentar
explicar  esta  questão,  algumas  exóticas  ao  extremo,  como  a  que
defende  que  os  salvos  terão  apagadas  de  suas  memórias  as
lembranças  dos  entes  queridos  que  não  tiverem o  mesmo destino
deles.

Mas não é isto que está em discussão, mas como em suas consciências
íntimas os crentes resolvem o dilema “poderei ser feliz no paraíso se
meus pais, cônjuge ou filhos estiverem no inferno?”

A maioria simplesmente não resolve. Apenas nega que o dilema exista.
Limitam-se a aceitar que no Céu serão felizes enquanto seus amados
não crentes queimam eternamente. Ou seja, doublethink. Já que é da
natureza do amor humano que o sofrimento da pessoa amada faça
sofrer também a pessoa que a ama. Além do que, a indiferença diante
do sofrimento alheio não é considerada uma virtude nem neste mundo,
mas render-se a esta indiferença é condição sine qua non para que o
paraíso, como definido pelas doutrinas crentes, de fato o seja. Que dizer
de um paraíso que depende da morte da compaixão para existir?

É comum crentes citarem, como resposta a  questionamentos como
este, a passagem abaixo:

Romanos 9:20 Quem és tu, ó homem, para discutires com Deus?!



Porventura, pode o objeto perguntar a quem o fez: Por que me
fizeste assim?
Romanos 9:21 Ou não tem o oleiro direito sobre a massa, para do
mesmo barro fazer um vaso para honra e outro, para desonra?

Dentro  de seu devido contexto,  a  citação tem significado mais  amplo.
Quando usado como alternativa ao questionamento de contradições
doutrinárias torna-se mais um exemplo de doublethink.

Capitulo 7 — Mitos, ritos e
símbolos I

Mitos

Entender um grupo é,  essencialmente,  entender sua cultura,  o  que
exige o entendimento dos mitos, ritos e símbolos que a constituem.

Os  crentes  possuem  uma  cultura  própria.  Não  a  cultura  cristã
propriamente dita, que representa para a cultura crente o que o Latim
representa para as Línguas Românicas.

Dada a fragmentação dos crentes em uma miríade de denominações,
muitas delas subdivididas em diversas vertentes, o olhar externo as
identifica, a princípio, como um conjunto não uniforme de subculturas e



microculturas derivadas da tradição cristã, semelhantes entre si  por
alguns pontos em comum e diferenciadas umas das outras por muitos
pontos de divergência.

As  fronteiras  do que seria  uma cultura  comum a todos  os  crentes
começa a ser delineada quando identificados os mitos, ritos e símbolos
que são comuns a todas as facções ou à grande maioria delas, com
destaque para o papel dos mitos.

Como é esperado que os crentes desconjurem qualquer associação de
suas crenças a mitos, palavra que para muitos deles é sinônimo de
mentira  pura  e  simples,  abro  um  parêntese  para  comentário  de
Francisco Campos sobre a veracidade dos mitos, aqui aplicável:

“Não tem sentido indagar, a propósito de um mito, do seu valor de
verdade.  O  seu  valor  é  de  ação.  O  seu  valor  prático,  porém,
depende, de certa maneira, da crença no seu valor teórico, pois um
mito que se sabe não ser verdadeiro deixa de ser mito para ser
mentira. Na medida, pois, em que o mito tem um valor de verdade,
é que ele possui um valor de ação, ou um valor pragmático.”

Assim,  trabalhamos  aqui  com  a  definição  de  mitos  como  explicações
primitivas da realidade, particularmente das origens do que é real, não
sendo  do  escopo  questionar  a  veracidade  histórica  ou  científica  dos
mitos apontados, mesmo porque, segundo certas fontes, tal questão
não é da competência dos ramos do conhecimento citados.

Finde-se  o  parêntese  com o  reconhecimento  de  que  este  Pequeno



Manual não tem a pretensão de aprofundar-se na análise dos mitos,
ritos  e  símbolos  que  delineiam  uma  cultura,  estudo  que  exigiria
ferramentas de pesquisa mais sofisticadas que a simples observação e
conhecimentos mais especializados que os possuídos pelo autor.

Dito isto,  o mito aceito por todos os crentes,  abrangendo todas as
doutrinas  de  todas  as  facções  (e  de  todas  as  dissidências  destas
facções), é o da inerrância e suficiência da Bíblia. Desconheço um único
crente  que  negue  este  mito,  embora  não  conheça  um  que  o  defina
como  tal.

É a adoção do mito da inerrância e suficiência da Bíblia que contorna o
conjunto das subculturas e microculturas dos crentes, estabelecendo a
fronteira mais extensa e completa do que seria a cultura deles em si.

O mito da inerrância e suficiência da Bíblia tem enunciado simples:

Inerrância: A Bíblia é isenta de erros em tudo que afirma;
Suficiência:  A  Bíblia  contém  toda  a  informação  necessária  para  a
vida do crente.

O mito da inerrância e suficiência da Bíblia é particularmente relevante
na  compreensão  dos  crentes  porque  impõe  limites  à  própria
cosmovisão e cultura dele derivados, enquanto outros mitos orientam o
desenvolvimento  de  uma  cultura,  estabelecendo  as  bases  de  uma
cosmovisão em torno da qual os elementos formadores da cultura se
agregam e conciliam.



Mitos representam portais de estrada. Marcam o início e o sentido de
um processo de formação da cultura. O mito da inerrância e suficiência
pretende  ser  não  apenas  o  portal,  mas  também  os  muros  que
delimitam solidamente as linhas que não podem ser ultrapassadas pela
cultura formada.

É neste contexto que os crentes correm a Bíblia para buscar nela a
resposta para qualquer problema ou dúvida, fiéis ao mito de que o Livro
contém todas as respostas, obrigatória e necessariamente, e também à
extensão do mito, que sentencia que qualquer resposta não contida
nela é obrigatória e necessariamente errada.

No  extremo da  fidelidade  ao  mito  da  inerrância  e  suficiência  estão  os
fundamentalistas literalistas,  cuja facção extremista autodenominada
de  criacionistas  científicos  tenta  encontrar  nos  textos  bíblicos  a
resposta  para  questões  astrofísicas,  biológicas  e  geológicas,  só
perscrutáveis  fora  desta  comunidade  pela  pesquisa  experimental
avançada.

O mito da inerrância e suficiência da Bíblia se demonstra como mito a
partir  do  fato  de  que  não  pode  ser  demonstrado  lógica  ou
cientificamente.

Para  que  o  mito  da  inerrância  e  da  suficiência  da  Bíblia  fosse
demonstrado  lógica  ou  cientificamente  seria  necessário  que  esta
demonstração se baseasse total  e exclusivamente na própria Bíblia,
sem  o  que  a  definição  de  suficiente  seria  contradita  pela  lógica,  uma
vez  que  em  sendo  a  lógica  proveniente  da  filosofia  grega,  qualquer



demonstração  lógica  —  e  por  extensão  científica  —  da  Bíblia
necessariamente  apelaria  a  informações  não  contidas  nela,
contradizendo  portanto  o  princípio  da  suficiência.

Restaria a explicação doutrinária, de que a Bíblia se demonstra pela
inspiração do Espírito Santo, que em sendo também esta externa à
Bíblia,  leva  à  conclusão  de  que  ela  é  incapaz  de  demonstrar-se
logicamente por si só.

Um exemplo ilustrativo é o fato de que nenhum dos livros da Bíblia cita
quais livros deveriam compô-la, provando assim que a Bíblia não pode
ser tida como suficiente sequer para explicar sua própria composição.

Outro exemplo é a retórica doutrinária usualmente apresentada como
refutação às contradições bíblicas. Muitas destas refutações retóricas
baseiam-se  em  informações  obtidas  da  historiografia  secular  (cuja
fidelidade às fontes primárias não cabe discutir aqui). Mesmo que esta
retórica salvaguardasse o mito da inerrância, o que no geral não faz,
contradiz  o  mito  da  suficiência,  pois  recorre  ao  extra—bíblico  para
provar  a  inerrância.

Por  fim,  todas  as  doutrinas  crentes  baseiam  suas  interpretações  da
Bíblia  em  alguma  forma  de  teologia,  que,  em  sendo  filosofia
especialista,  soma-se  às  demais  evidências  da  caracterização
mitológica  da  inerrância  e  suficiência.

O mito da inerrância e suficiência bíblica, portanto, só se demonstra em
seu  próprio  universo  mítico,  no  qual  a  lógica  não  é  requerida  ou



aplicável. Por tudo isto é o grande mito unificador dos crentes, fonte de
sua cultura e a principal chave para seu entendimento.

Capítulo 8 — Mitos, Ritos e
Símbolos II

Ritos

Um exercício simples que permite aferir  a importância dos ritos na
formação da identidade de um grupo social é tomar como exemplo as
organizações  militares.  Caso  um  civil  se  infiltrasse  em  um  quartel
disfarçado como um de seus conscritos seria desmascarado em seus
primeiros  contatos  com militares  verdadeiros,  mesmo que  portasse
documentos e uniformes absolutamente autênticos da corporação. Isto
porque nenhum civil domina a extensa ritualística oficial e extra-oficial
que  orienta  todas  as  interações  sociais  na  caserna,  com  ritos
específicos  a  serem  cumpridos  junto  aos  pares,  superiores  e
subordinados.  Mesmo  que  nosso  civil  infiltrado  decorasse  os
regulamentos  disciplinares  aplicáveis,  seria  denunciado  por
desconhecer as regras não escritas — mas tão válidas quanto — que
estabelecem  as  diferenças  sutis  que  há,  por  exemplo,  entre  a
continência prestada a um sargento e a prestada a um oficial graduado,



diferenças  estas  não  definidas  em  nenhum  manual  militar,  mas
prontamente conhecidas e reconhecidas por todos os membros daquela
comunidade, desde o último recruta até o general-comandante.

Ritos são mais frequentemente apontados em irmandades iniciáticas,
como a Maçonaria, cujas especulações sobre o que fariam com certo
bode despertam risos nos maçons e escândalo nos crentes. Mas os ritos
estão presentes em todos os estratos de qualquer sociedade, sendo
fator primordial para estabelecimento da coesão do grupo.

Fica  claro  que  é  necessário  entender  os  ritos  de  um  grupo  para
entender  os  mecanismos de interação e  coesão de seus membros.
Como  o  objetivo  deste  Pequeno  Manual  é  entender  os  crentes,  é
necessário entender seus ritos.  E os crentes são muito ritualísticos,
embora muitos não admitam isso.

Numa sociedade  organizada  existem ritos  para  tudo,  que  de  certa
forma traduzem para o cotidiano, na forma de cerimônias e regras, os
mitos formadores da cultura dominante.  Alguns ritos são comuns a
quase todas as sociedades:

Ritos de Iniciação: oficializam a entrada de um novo membro no grupo;

Ritos de Passagem: oficializam uma mudança de status do membro dentro
do grupo;

Ritos de Integração: reforçam a coesão e identidade dos membros do
grupo.

Entre os crentes, como entre os militares, há que se diferenciar entre a
forma  e  o  conteúdo  do  rito,  entre  suas  regras  formalmente



estabelecidas  e  seus  significados  intuídos.  Da  mesma  forma  que
ninguém se passará facilmente por militar sem levantar a desconfiança
dos verdadeiros, dificilmente um não-crente conseguiria se infiltrar em
uma congregação sem que sua condição de ímpio seja logo percebida
pelos  fiéis  de  fato.  Não  que  tenham  alguma  percepção  mística  dos
recônditos mais íntimos da alma do hipotético impostor, mas porque
não é possível dominar a ritualística crente sem um longo processo de
iniciação.

Embora todos os crentes afirmem de pés juntos que todos os seus ritos
têm  base  bíblica,  o  fato  é  que  a  Bíblia  define  a  forma  dos  ritos,
enquanto uma rede de influências sócio-culturais e ideológicas diversas
definem seus conteúdos, muitos deles com significados sutis que nada
têm a ver com qualquer preceito nas Escrituras — as tais regras não
escritas.

Se  considerado  apenas  o  formal,  os  principais  ritos  crentes  são
cerimoniais cristãos:

Ritos de iniciação: Apelo à conversão, recepção aos convertidos;

Ritos de passagem: Batismo, casamento;

Ritos de integração: Culto, reunião, ritos de convívio social.

Estes ritos podem ser formalmente encontrados com os mesmos ou
outros nomes em todas as facções cristãs, com algumas diferenças de
interpretação, como o batismo, que é um rito de iniciação (e não de
passagem) para os católicos romanos.



Mas há um componente nos ritos cerimoniais crentes que lhes dá sua
característica própria e exclusiva — o testemunho.

O  testemunho  é  típico  dos  crentes,  um rito  de  integração  que  se
manifesta nos demais ritos cerimoniais e ajusta a consciência individual
do membro à consciência coletiva da congregação (e vice versa), como
citado no capítulo 5 deste Pequeno Manual.

Os conteúdos explícitos dos testemunhos não indicam a totalidade e
complexidade de seu significado dentro da ritualística crente,  já que a
grande  maioria  deles  segue  o  formato  padronizado  do  clássico
testemunho de conversão redentora:

Narrativa  da  vida  pré-conversão,  momento  crítico,  epifania,
conversão, narrativa da vida pós-conversão, desfecho apologético
e de louvação.

Seguem a mesma fórmula outros testemunhos tradicionais:

Testemunho de cura milagrosa;

Testemunho de milagre espetacular;

Testemunho de pequeno milagre cotidiano;

Testemunho de intervenção divina providencial;

Testemunho do castigo divino como instrumento de disciplina, correção e
santificação;

Testemunho do filho pródigo (dos que abandonaram a congregação e
retornaram a ela. É o testemunho de conversão acrescido da narrativa das
mazelas da apostasia).



Todos iniciam com uma narrativa que avança para um momento crítico
e culmina em uma epifania seguida de redenção ou dádiva, concluindo
com apologia e louvor cristão.

Uma  situação  em  que  fica  clara  a  dificuldade  de  céticos  e  ateus
entenderem os crentes é a maneira que os dois grupos avaliam um
testemunho. Com frequência os descrentes não conseguem enxergar
por que determinados testemunhos mexem tanto com os eleitos, se a
narrativa apresentada é praticamente idêntica a tantas outras,  com
pequenas variações. Para os não crentes todos os testemunhos são
iguais  e  para os crentes cada um deles pode ser  uma experiência
inesquecível, a ser citada e elogiada entre eles, mesmo que se trate da
mesma velha história, recontada com novos personagens.

O ponto de desencontro entre ateus e céticos e os crentes é que a
narrativa  verbal  ou  o  conteúdo  literário  do  testemunho  pouco  ou
nenhum  valor  têm  em  si.  O  testemunho  só  tem  significado  enquanto
rito e dentro da congregação que o entende como tal, mesmo que não
lhe dê este nome.

Como  rito,  não  é  a  forma  que  importa,  mas  os  conteúdos
compartilhados, que podem ser emocionais, intuitivos, simbólicos ou
espirituais (para quem prefere chamá-los assim).

Nos testemunhos dos crentes, os conteúdos compartilhados produzem
catarse, uma catarse coletiva que cria e reforça a unidade do grupo,
mas  também  tem  profundo  alcance  individual,  pois  em  sendo  a
narrativa formatada segundo um padrão, produz grande empatia entre



o autor do testemunho e quem o ouve, já que a padronização facilita
que o ouvinte se coloque no lugar do narrador. Entre os crentes, os
testemunhos  reforçam  a  identidade  coletiva  definida  por  serem  todos
“pecadores alcançados pela graça que aceitaram”, estabelecendo uma
hipotética igualdade fraterna, base para a coesão do grupo.

A dinâmica do rito de testemunho e dos ritos crentes em geral segue
motivações  ancestrais,  repetidas  em  quase  todas  as  organizações
humanas cuja existência dependa dos vínculos entre seus membros.

Um  exemplo  é  a  Maçonaria,  cujos  rituais  de  iniciação  colocam  o
aspirante  em situações  que  o  próprio  jamais  se  veria  por  escolha
própria.  O  inusitado  do  rito,  que  visa  produzir  emoções  fortes  e
exclusivas  no  iniciando,  estabelece  um  vínculo  deste  com  a
comunidade que pretende abraçar, já que a única razão para aceitar
submeter-se é saber que compartilha das mesmas emoções que todos
os maçons, mesmo os mais graduados, um dia também manifestaram.
É a comunhão de emoções íntimas que faz com que um conjunto de
práticas cujo significado formal ou simbólico é completamente alheio ao
neófito  seja  aceito  em  renúncia  ao  seu  entendimento  pessoal,  numa
aposta de que a congregação onde pleiteia a entrada é mais sábia do
que ele individualmente.

Tanto o maçom iniciante quanto o crente testemunhante manifestam
atos de Fé, cujos significados não são explícitos ou individuais, existindo
e se manifestando num entendimento coletivo e subjetivo. Ou seja, a
percepção e aceitação pública do mito perante a comunidade que tem



aquele mito como fundamento.

Capítulo 9 — Mitos, Ritos e
Símbolos III

Símbolos

Símbolos são representações de significados atribuídos ou intuídos que
vão além daqueles inerentes às formas que os expressam.

Como os símbolos são a base de todas as formas de linguagem e as
linguagens são a base de nossos pensamentos, entender os crentes,
sua linguagem e como pensam exige o conhecimento e entendimento
de seus símbolos.

Existem  disciplinas  científicas  especializadas  em  estudar  os  símbolos,
como  a  semiótica.  Reiterando  o  que  foi  dito  no  capítulo  7  deste
Pequeno  Manual,  não  é  o  objetivo  ou  está  ao  alcance  do  autor
aprofundar-se nos complexos desdobramentos técnicos deste assunto,
mas apenas destacar e exemplificar a importância dos símbolos para se
compreender a cultura e comportamento de um grupo.

Um  fundamento  comum  para  todas  as  vertentes  cristãs,  sejam  a
católica  romana,  ortodoxas,  a  miríade de denominações crentes  ou



facções dissidentes destas é o seu símbolo máximo e emblemático —
Jesus de Nazaré.

Uma característica fundamental do cristianismo é que todos os seus
significados  são  representados  por  um  homem  que,  na  condição  de
símbolo,  extrapolou  a  condição  humana.

A particularidade inédita do simbolismo cristão quando comparado aos
das religiões pagãs com narrativas similares é o dogma niceiano da
dupla natureza do Cristo — humana e divina — que criou um símbolo
que  representa  simultaneamente  Deus  e  o  Homem,  aproximando
organicamente os dois.

Partindo  deste  símbolo  máximo  comum,  a  simbologia  crente  se
diferencia  das  demais  simbologias  cristãs  e  adquire  características
próprias  dentro  da  cosmovisão  definida  pelo  mito  da  inerrância  e
suficiência  bíblica  comentadas  no  capítulo  7  deste  Pequeno  Manual.

Dentro desta cosmovisão mítica, cada um dos símbolos crentes e seus
significados  precisam  estar  direta  ou  indiretamente  associados  a
passagens  bíblicas  que  lhes  deem significado doutrinário.  Isto  cria  um
paradoxo circular, pois para entender a Bíblia é necessário primeiro
conhecer o significado de seus símbolos.

Uma outra particularidade dos crentes com relação aos símbolos é que
suas doutrinas estabelecem taxativamente a repulsa a qualquer forma
de idolatria, o que faz com que símbolos visuais ou seja, imagens com
significados  atribuídos  ou  intuídos,  sejam tratados  com cautela  dentro



das congregações.

Mesmo  assim,  as  imagens  simbólicas  fazem  parte  da  história  do
cristianismo, sendo uma das mais tradicionais o peixe:

Peixe (ICHTHUS)

Peixe em grego é ICHTHUS, de onde os cristãos primitivos tiraram o
acrônimo Iesus Christus Theou Yicus Soter, que quer dizer: Jesus Cristo
filho de Deus Salvador.

A maioria dos crentes acata este símbolo sem restrições, respaldados
pela tradição cristã primitiva e por passagens do Evangelho como a de
Mateus  4:19,  onde  Jesus  convoca  seus  futuros  seguidores  com  a
promessa de fazê-los pescadores de homens.

Por um modismo atual, o ícone do peixe cristão primitivo se tornou um
símbolo de pertencimento para os crentes modernos, o que explica sua
exibição por eles em porta-malas de automóveis, adesivos, pingentes,
pins ou outros modos de ostentação, que dão ao símbolo a função de
atestar que seu portador é membro da irmandade representada por ele.

Símbolos de pertencimento são sinais da tribo, que permitem que seus

https://ateus.net/wp/wp-content/uploads/static/peixe.png


membros se identifiquem entre si como tais.

Se os símbolos de pertencimento identificam o membro perante a tribo,
os símbolos-estandartes representam a tribo perante os membros e
perante os outros,  ou,  no entendimento dos crentes de si  próprios,
representam o povo de Deus perante os eleitos e perante os ímpios.

Uma rápida observação dos símbolos-estandartes de três agremiações
crentes  de  vertentes  distintas  do  protestantismo  destaca  alguns
elementos e significados comuns:

Igreja Metodista

https://ateus.net/wp/wp-content/uploads/static/igreja_metodista.png


Igreja Adventista do Sétimo Dia

Assembleia de Deus

A imagem simbólica recorrente nos três é a chama, que representa o
Espírito Santo. As Assembleias de Deus incluíram uma estilização do
peixe-ICHTHUS na  forma da  letra  “a”,  enquanto  uma Bíblia  aberta
consta da apresentação visual  dos adventistas.  A cruz,  obviamente,
dispensa explicações.

https://ateus.net/wp/wp-content/uploads/static/igreja_adventista_do_setimo_dia.png
https://ateus.net/wp/wp-content/uploads/static/assembleia_de_deus.png


Além  do  significado  de  cada  elemento,  a  composição  dos  símbolos
revela  algumas  informações  adicionais  sobre  as  agremiações  que
representam.

A  Igreja  Adventista  é  uma  instituição  muito  mais  recente  que  as
denominações protestantes históricas,  mas prefere classificar-se neste
grupo (independentemente da aceitação das históricas). Refletindo esta
tradição  reivindicada,  seu  símbolo  segue  as  antigas  regras  de
composição  dos  brasões  da  Heráldica,  onde  cada  componente
representa um evento e o conjunto resume os valores e crenças da
entidade representada.

Já a Assembleia de Deus, uma igreja pentecostal conhecida por seu
conservadorismo e  rejeição  ao  mundano,  usa  uma identificação  visual
desenhada segundo os padrões das modernas logomarcas comerciais,
numa evidência de que há limites para a exclusão do temporal mesmo
nos mais severos bastiões crentes.

Os  significados  do  Peixe,  Cruz,  Chama  e  Livro  resumem  em  apenas
quatro  símbolos  os  pontos  principais  das  doutrinas  que  representam:

Significado  do  símbolo  Peixe:  Jesus  de  Nazaré  como  filho  de  Deus  e
salvador  dos  homens;
Significado  da  Cruz:  Salvação  da  alma  através  do  sacrifício  vicário  do
Cristo;
Significados  da  Chama:  O  Espírito  Santo  como presença  viva  de  Deus
junto aos homens;
Significado  do  Livro:  A  Bíblia  como guia  inerrante  e  suficiente  da  vida



cristã.

O símbolo Chama também pode agregar significados subliminares como
a lembrança do fogo do inferno destinado aos ímpios e apóstatas.

Como  esta  pequena  amostragem  de  símbolos  visuais  crentes
demonstra,  as  crenças  fundamentais  de  um  grupo  podem  ser
identificadas  em  alguns  poucos  signos  recorrentes,  o  que  facilita  a
compreensão  de  sua  cultura.

A dificuldade em entender os crentes pode ser decorrente também do
fato de a cultura deles ser notavelmente pobre em símbolos visuais,
obedecendo à referida aversão doutrinária a tudo que possa estimular a
idolatria de alguma forma.

Se  a  cultura  crente  é  pobre  em  símbolos  visuais  —  fortes  em
significados  cognitivos  —,  é  rica  em  outras  simbologias,  fortes  em
significados  emotivos.  Um  exemplo  é  a  música,  particularmente  os
hinos, cujos ritmos, melodias, arranjos e orquestrações têm significado
simbólico emotivo que extrapola o ditado pelas letras, quase sempre
variações de pouco valor literário ou poético sobre algum tema bíblico.

Os  significados  simbólicos  da  música  para  os  crentes  é  interessante,
pois denominações tradicionais tendem a preferir hinários inspirados
nas  cantatas  e  oratórios  barrocos,  enquanto  pentecostais  e  neo-
pentecostais  (com  exceções)  são  menos  específicos  (e  menos
exigentes) quanto ao gênero, variando do clássico à música popular
suburbana (brega).



Para variar um pouco nas colocações, uma das coisas que os próprios
crentes não entendem sobre eles mesmos é que a celeuma sobre o
white metal — a esquisita versão crente do rock pesado — dever ou não
ocupar  os  palcos  das  igrejas  provém  exclusivamente  dos  significados
simbólicos emotivos que a música transmite durante os cultos. Como
tais  significados  não  são  cognitivos,  as  discussões  a  favor  e  contra
giram em torno de citações doutrinárias e bíblicas que costumam levar
a lugar nenhum.

O tema dos mitos, ritos e símbolos como portas de entrada para o
entendimento da cultura dos crentes não termina nestes três capítulos
específicos,  que devem ser tomados como uma introdução ao assunto
dentro deste Pequeno Manual.

Capítulo 10 — Novo Nascimento
e Vidas Transformadas
Um complexo de mitos, ritos e símbolos cuja análise é particularmente
necessária para entender os crentes é o que orbita a doutrina do Novo
Nascimento e o alegado poder transformador de vidas dele oriundo.

A origem do dogma está na passagem do Evangelho de João que narra
o diálogo entre o fariseu Nicodemos e Jesus, no qual este decreta que
quem não nascer de novo não verá o reino de Deus.



Para os católicos romanos o “nascer de novo” é uma alusão ao batismo,
por conta da citação “nascer da água” constante do mesmo diálogo.

Para  os  crentes  o  nascer  de  novo  é  a  conversão  ao  cristianismo
protestante,  elevada por rito a um patamar superior  ao de simples
opção  por  determinada  crença  religiosa  em  detrimento  de  outra,
passando a ser entendida como símbolo da elevação e regeneração
espiritual dos eleitos que por conta das tais passam a fazer parte do
clube dos santos com todos os direitos reservados àqueles que são sal
da terra e luz do mundo. Pelo menos, na opinião deles próprios.

O nascer de novo é o mais importante rito de iniciação e passagem dos
crentes, já que o reconhecimento congregacional da conversão é, em
primeira instância, aquilo que os define e faz com que sejam aceitos e
acolhidos como irmãos por sua comunidade.

Só que o rito não se esgota em si. Como a maioria dos ritos ele traduz
na  forma  de  cerimônias  e  regras  os  mitos  formadores  da  cultura
dominante. O novo nascimento vai além e cria sua própria mitologia.

Como  na  maioria  dos  ritos  crentes,  o  testemunho  é  componente
indispensável à sua dinâmica e objetivos. Como os testemunhos são a
reinterpretação  das  experiências  pessoais  do  narrador  a  partir  das
expectativas coletivas da comunidade da qual busca reconhecimento e
aceitação,  tornam-se  antes  mitos  congregacionais  do  que  relatos
factuais.

Os testemunhos de conversão sempre terão incutidos em si o objetivo



de mostrar aos membros da igreja que os ouvem que o narrador passou
pela experiência mística do novo nascimento e assim colocou um pé no
lado de dentro da porta estreita destinada aos salvos.

Este reconhecimento da passagem é indispensável para o crente, já
que a interpretação literal da passagem bíblica referente entende o
novo nascimento como pré-requisito obrigatório para a salvação. Como
a salvação segundo o dogma luterano é consequência exclusiva da fé
cristã, o novo nascimento é tido como o efeito transformador que esta
fé provoca naquele que a aceita.

Assim, para os crentes, quem não passou pelo novo nascimento e seu
efeito transformador não é, de fato, um deles. É esta dinâmica que cria
a mitologia das vidas transformadas.

Essa  mitologia  é  facilmente  identificada  por  seus  dois  extremos,  o  da
transformação sutil, constituído dos relatos da elevação de espírito do
até  então  Homem  Natural  (descrito  no  capítulo  3  deste  Pequeno
Manual), e o da transformação espetacular, melhor representado pelo já
folclórico personagem da canção que era um bêbado e vivia drogado
até que encontrou Jesus.

Ou seja, quando os crentes falam de vidas transformadas pelo novo
nascimento — que quer dizer as mudanças que a conversão promoveria
na  vida  dos  neófitos  —,  podem  estar  falando  tanto  de  aspectos  que
entendem como espirituais, reconhecíveis apenas no seio da irmandade
doutrinária, quanto de mudanças radicais de conduta, frequentemente
narradas  nos  testemunhos  dos  ex-alguma-coisa,  pessoas  que



abandonaram práticas condenadas pela sociedade ou pelas doutrinas e
costumes crentes por conta de terem nascido de novo.

Um  exemplo  recorrente  e  interessante  dos  alegados  efeitos
transformadores sutis  do novo nascimento são os testemunhos que
falam  do  surgimento  no  renascido  de  uma  súbita  e  inexplicável
capacidade de entender e interpretar textos bíblicos que antes lhes
eram absolutamente ininteligíveis.

Sem grandes alardes o testemunhante apresenta à irmandade a prova
de que sua conversão é sincera a partir da única fórmula aceita — o
cumprimento  de  um preceito  bíblico  que  a  referende.  No  caso  da
aquisição miraculosa da competência para a exegese, a comunidade
crente  atesta  que  o  convertido  somou-se  aos  aptos  a  discernir
espiritualmente,  como  definido  por  Paulo  em  I  Coríntios,  cumprindo
assim  o  requisito.

Quando os  crentes  aprovam o novo nascimento de um convertido,
passam a tê-lo não apenas como um novo homem, que deixou sua vida
antiga para trás para viver sob as regras de fé e conduta de suas
doutrinas. Muito mais além, proclamam que ele agora é um homem
novo, dotado do Espírito Santo e por isso superior à criatura que tinha
sido até então.

O termo superior jamais é usado pelos crentes, por ferir a ordenança da
humildade,  um de seus pilares doutrinários,  mas é o adjetivo mais
adequado  para  qualificar  como  veem  a  mudança  de  status  espiritual
que  dizem  trazido  pelo  novo  nascimento.  Esta  superioridade  será



entendida por muitos crentes como primazia moral ou espiritual sobre
qualquer um que não professe a mesma fé que eles,  embora nem
sempre tal presunção seja apoiada pela fé que professam, constituindo
antes  lapsos  comportamentais  de  indivíduos  que  falha  moral  da
doutrina.

Nestes lapsos comportamentais temos um dos pontos de atrito dos
crentes com ateus, agnósticos e céticos, com cada grupo vendo o outro
como arrogantes dogmáticos incapazes de enxergar o óbvio, por conta
de ambos os lados verem-se como possuidores de algum tipo especial
de discernimento que falta ao outro.

Mas os testemunhos de novo nascimento e vidas transformadas mais
populares  são  os  espetaculares,  relatados  principalmente  pelos  ex-
alguma-coisa  convertidos,  que  atestam  veracidade  radical  àquela
doutrina ao se proclamarem não apenas regenerados,  mas literal  e
verdadeiramente renascidos.

Um caso particularmente ilustrativo e bastante recontado no folclore
crente é o da presidiária condenada, que ao se declarar convertida
solicitou anulação de sua sentença, alegando que os crimes que lhe
eram imputados foram cometidos por outra pessoa, sendo injusto que
ela, nascida de novo, pagasse pelos erros de alguém que deixara de ser
ao passar pelo novo nascimento.

Não é de se estranhar que presos condenados se apeguem a qualquer
recurso  disponível  para  melhorar  sua  situação.  Estranho  é  ver  tal
argumento ser debatido nas comunidades crentes, onde se questiona



até que ponto o novo nascimento dá a quem passa por ele o direito de
reivindicar  isenção  de  responsabilidade  por  seus  atos  prévios  ao
evento.  Diga-se,  por  questão de justiça,  que a maioria  dos crentes
conclui prontamente que presidiários “renascidos” devem sim cumprir
suas sentenças, o que não torna menos estranho que reivindicação tão
absurda seja levada a sério.

Mas as alegações espetaculares de vidas transformadas cumprem um
objetivo  das  igrejas  crentes  que  não  pode  ser  alcançado  pelas
alegações sutis, que, como citamos acima, se destinam apenas ao seio
da irmandade doutrinária.

Toda vez que um ex-alguma-coisa testemunha como deixou de ser
bêbado, drogado, bandido ou todas as opções anteriores, não apenas
reforça os laços que unem a irmandade doutrinária, mas também se
torna instrumento útil de propaganda e marketing das igrejas crentes,
que ostentam o número de ex-alguma-coisa lá recuperados como prova
de que aquela congregação em especial é particularmente eficiente em
seus  contatos  com  o  divino  e  comprovadamente  eficaz  quanto  aos
resultados  obtidos  destes  contatos.

Existe  uma  concorrência  feroz  entre  as  miríades  de  denominações
crentes, sendo constante o trânsito de fiéis de uma igreja para outra, o
que força principalmente as pequenas congregações a empenharem
esforços para reter seus próprios fiéis enquanto tentam angariar novos.

Neste cenário, as vidas transformadas espetacularmente representam
um valioso diferencial no mercado, que por isto mesmo são divulgadas



com a publicidade necessária.

Deve-se observar, também por questões de justiça, que muitas igrejas
mantêm trabalhos sérios de recuperação de viciados. Ocorre de casos
graves de dependência serem controlados pelo tratamento dado por
instituições religiosas após o adicto ter passado sem sucesso por outros
tipos de clínicas de recuperação.

Estas  recuperações,  entretanto,  nunca  se  apresentam  como  uma
transformação espetacular e milagrosa, sendo nos casos bem sucedidos
o resultado da força de vontade do dependente e do esforço árduo e
abnegado  dos  voluntários  que  o  apoiam,  atuando  sob  métodos
reconhecidos (geralmente variações dos doze passos dos Alcoólicos
Anônimos), que na maioria das vezes amargam tremendos esforços e
muitos fracassos para cada adicto recuperado.

Se  os  testemunhos  crentes  dão  conta  de  que  o  novo  nascimento
transforma  vidas  de  modo  perceptível  através  de  seus  efeitos
exteriores,  falam  também  de  mudanças  profundas  no  íntimo  do
renascido e transformado,  geralmente descritas como sensações de
grande  euforia  e  autoconfiança,  que  teriam  surgido  do  nada  em
pessoas que até então se sentiam deprimidas e derrotadas. Não é do
objetivo ou competência deste Pequeno Manual questionar a natureza
de  experiências  íntimas,  cujo  julgamento  é  possível  apenas  na
consciência de seus protagonistas. Mas para efeito comparativo, são
muito  comuns  relatos  similares  de  sensações  de  grande  euforia  e
autoconfiança nos mais diversos ritos de iniciação ou passagem, alguns



sem  nenhum  tipo  de  ligação  com  qualquer  forma  padrão  de
religiosidade, como são os casos estudados das reuniões e seminários
da  empresa  americana  de  marketing  multi-nível  Amway,  nos  quais
muitos  de  seus  distribuidores  iniciantes  manifestavam  verdadeiros
estados  de  êxtase,  enlevados  pelas  grandes  promessas  reservadas
àquela casta de escolhidos.

Capítulo 11 — A Reengenharia do
Eu
A  dificuldade  em  entender  os  crentes,  em  geral,  não  surge  da
complexidade de suas doutrinas ou padrões comportamentais, que são,
em seus princípios, extremamente simples e óbvios.

É na experiência ritual  do Novo Nascimento (observada no capítulo
anterior) que os crentes se tornam pouco compreensíveis pelos que não
o são, embora por motivos diferentes daqueles alegados pelos próprios.

Enquanto  os  eleitos  têm  o  Novo  Nascimento  como  uma  elevação
mística que os redime, justifica e regenera espiritualmente, é certo que
o rito de passagem só se completa quando o neófito aceita e assume a
cosmovisão da doutrina que abraça, o que, por si só, não os torna mais
ou menos entendíveis. Basta conhecer as premissas desta concepção
de mundo para desdobrar as conclusões. E as premissas da cultura



crente são suficientemente conhecidas.

Muito além das premissas está o fato de que antes de o neófito crente
reformular sua concepção de mundo, reformula sua concepção de si
mesmo, através de uma Reengenharia do EU na qual renuncia a todas
as suas autodefinições e as substitui por uma única — a de pecador.

Definir-se  como pecador  é  o  ponto  de  partida  para  que o  iniciando se
torne permeável e aderente aos preceitos da doutrina imediatamente
derivados:

Como pecador, merece o inferno eterno de sofrimentos infinitos;

Todas as suas virtudes como coragem, amor, bondade, justiça, compaixão,
esperança e seus atos que as expressam deixam de possuir qualquer valor
diante de um único pecado cometido, que, sozinho, suprime a relevância
de todo o BEM que tenha feito ou fará em vida;

Se for calvinista, acrescente à lista ter-se como um grande verme sujo e
grosseiro.

Quem não se acha um grande verme sujo e grosseiro, ou acredita que
aquela vez em que arriscou a vida para salvar alguém que estava se
afogando deveria pesar mais que o livro não devolvido da biblioteca,
terá dificuldades em entender os crentes.

Aos ditos “do mundo”, parecerá contraditório que gente com opinião
tão deprimente sobre si própria evoque doutrinas que as classificam no
nível das lombrigas como boas novas do Céu, pelas quais devem todos
se regozijar, sob pena de terem destino pior que o das Áscaris caso não
o façam.



Para entender os crentes é preciso analisar esta e outras situações que
lhes  são  peculiares  em  seus  significados  simbólicos,  como  definidos
pelos  mitos  e  ritos  que  representam.

Declarar-se “apenas um pecador miserável”, merecedor de todas as
punições e indigno de qualquer coisa boa, indica que o neófito assumiu
o  julgamento  de  si  próprio  que  é  indispensável  à  assimilação  da
doutrina da salvação pela graça, que traduz exatamente isto.

Uma atenção a ser prestada é que a Reengenharia do Eu não é um
exercício  de  humildade.  A  declaração  de  ser  “apenas  um pecador
miserável”  é  o  primeiro  ato  da  vida  de  um “nascido  de  novo”  e,
portanto,  regenerado  segundo  os  ditames  do  mito.  Antes  de  estar
assumindo  uma  condição  de  inferioridade,  está  anunciando  seu
abandono desta condição.

Atitude semelhante é observável na maioria dos ritos de passagem, da
iniciação Maçônica ao trote universitário, nos quais o iniciando se coloca
em condição  de  inferioridade  junto  aos  membros  mais  antigos  da
irmandade, como marco inicial de sua elevação a um grau superior de
algum tipo.

Mas se há semelhanças na forma, o conteúdo da Reengenharia do Eu
que os crentes se promovem é mais complexo do que permitiria a
comparação com os exemplos citados acima.

De certa forma, eles identificam suas vidas com as mesmas épocas dos
mitos formadores de suas doutrinas. Sua existência seria marcada pelo



nascimento,  pecado  e  novo  nascimento,  como  a  existência  da
humanidade o seria pela criação, queda e redenção, e a do Messias
pelo nascimento, morte e ressurreição.

Um  outro  paralelo  entre  a  Reengenharia  do  Eu  e  as  variantes
doutrinárias que a motiva é que todas são simplificações extremas dos
conteúdos que operam. Da mesma forma que Lutero reduziu séculos de
teologia  e  filosofia  cristã  a  duas  palavras  —  sola  scriptura  —,  a
Reengenharia do Eu reduz toda a complexidade e multiplicidade da
natureza humana a duas palavras — pecador miserável.

Destaque-se que tal simplificação colide com o ideal de pessoa humana
formatada  justamente  pela  filosofia  cristã,  que  praticamente  criou  a
noção  de  indivíduo  dotado  de  dignidade  em  si  mesmo,  definição  que
nos afasta um tanto dos anelídeos e platelmintos.

Apresentar o Novo Nascimento como um processo de re-escalonamento
de  valores,  aqui  chamado  de  Reengenharia  do  Eu,  por  certo  será
entendido pelos crentes como mais uma manifestação de quem “não
aceita as coisas do Espírito de Deus, porque lhe são loucura”, o Homem
Natural discutido no capítulo 3 (isto se não for entendido por eles como
manifestação de coisa pior).

Independentemente dos nomes, o re-escalonamento de valores ocorre
com aumento ao máximo da importância dada ao pecado e à condição
de pecador e redução a quase zero da significância relativa das virtudes
humanas e dos atos por elas motivados. Isto é fato, quer estejam suas
causas  ligadas  à  predestinação  divina,  ao  livre-arbítrio  guiado  pelo



Espírito ou a fatores culturais, sociais e psicológicos.

Capítulo 12 — Esaú e Jacó
Os que leram este Pequeno Manual até aqui podem interpretar que as
observações sobre como entender os crentes terminam por igualá-los
todos em um amálgama genérico, do qual são pinçadas as semelhanças
e ignoradas as diferenças.

Uma interpretação mais correta foi dada no capítulo 7, quando dito que
“Entender um grupo é, essencialmente, entender sua cultura.” e “Dada
a fragmentação dos crentes em uma miríade de denominações, muitas
delas subdivididas em diversas vertentes, o olhar externo as identifica,
a  princípio,  como  um  conjunto  não  uniforme  de  subculturas  e
microculturas derivadas da tradição cristã, semelhantes entre si  por
alguns pontos em comum e diferenciadas umas das outras por muitos
pontos de divergência.”

O  entendimento,  portanto,  não  requer  apenas  a  identificação  das
semelhanças e diferenças reinantes no grupo observado, mas também
e principalmente dos modos como semelhanças e diferenças interagem
e convergem para uma identidade comum. Ou, em outras palavras,
entender um grupo é descobrir sua unidade a partir de sua diversidade.

Entre  os  crentes  a  identidade comum é explicitada socialmente no



costume de tratarem-se entre  si  por  “irmãos”.  Pode ser  exagerado
analisar  as diferenças entre estes irmãos a partir  de uma analogia
bíblica  com  Caim  e  Abel,  mas  parece-nos  suficiente  tomar  por
comparativo Esaú e Jacó, que partem da mesma origem, entram em
conflito,  se  afastam  e  se  reaproximam  conforme  o  momento  de  suas
narrativas.

De modo semelhante os crentes se afastam e entram em conflito entre
si por conta de suas diferenças, cujas principais são:

Teológicas: Calvinistas e Arminianistas, Fundamentalistas e Liberais;
Origem:  protestantes  históricos,  pentecostais,  neopentecostais,
independentes  e  neocristãs,
Denominacionais: Dezenas de milhares de denominações;
De usos e costumes: Conservadores e modernistas.

Cada  uma  destas  divisões  pulveriza-se  em  facções,  dissidências,
variantes, modismos e fatores individuais.

Como há livre combinação entre as diferenças, crentes de uma mesma
denominação  podem  divergir  quanto  à  teologia,  denominações  da
mesma  origem  não  concordarem  quanto  a  usos  e  costumes  ou
determinados  modismos  dividirem  os  membros  de  uma  mesma
congregação.

Tenho  as  diferenças  teológicas  como  mais  significativas,
particularmente  a  controvérsia  histórica  que,  dentre  aqueles  com
conhecimento teológico  mínimo,  divide os  crentes  em Calvinistas  e



Arminianistas.

Os Calvinistas têm por fundamento os cinco pontos formulados por
Calvino e conhecidos pela sigla TULIP, das iniciais em Inglês de total
depravação,  incondicional  (unconditional)  eleição,  limitada  expiação,
irresistível graça e perseverança dos santos.

O resumo desta doutrina pode ser expresso no nome de uma flor, mas
não é nem um pouco romântico, pois prega que o homem é um ser
totalmente depravado, incapaz de optar livremente pelo BEM e assim é
o próprio Deus quem desde antes da fundação do universo predestinou
de modo irresistível seus eleitos para a glória eterna e os demais para
uma viagem sem escalas para o inferno. Por esta doutrina o sacrifício
vicário de Jesus de Nazaré teria sido destinado exclusivamente aos
eleitos; os demais, literalmente, danem-se: a tal de expiação limitada.

Para os Calvinistas o livre-arbítrio humano fere a soberania divina, logo,
entendem  que  o  homem  não  tem  livre-arbítrio  coisa  nenhuma  e
seríamos todos apenas marionetes da vontade divina.

A melhor ilustração do Calvinismo é a Teologia do Verme, que classifica
os humanos como gusanos nojentos, que devem se dar por satisfeitos
com qualquer coisa que venha de Deus, incluído aí o estranho hobby

dele  de  criar  seres  vivos  e  conscientes  com o  único  propósito  de
torturá-los pela eternidade afora.

Já  os  seguidores  de  Arminius  (teólogo  holandês  do  século  XVI)
costumam ser tidos como opostos dos Calvinistas e bem que gostariam



de sê-lo, mas isto não é exatamente correto, já que esta doutrina, ao
contrário do que muitos pensam, não nega a predestinação divina dos
eleitos, apenas tenta conciliá-la com o livre-arbítrio humano, que os
Calvinistas rejeitam e os Arminianistas defendem. Só que aí o bicho
pega.

Os  Arminianistas  que  creem no  dogma da  inerrância  e  suficiência  das
Escrituras não podem negar as referências bíblicas à predestinação,
mas  se  recusam  a  aceitar  a  tese  Calvinista  de  que  Deus  tenha
predestinado  seres  humanos  ao  inferno  sem  lhes  dar  qualquer
oportunidade de redenção, reservada apenas para uma panelinha pré-
selecionada.

O dilema dos Arminianistas é a escolha entre crer em um Deus cruel,
negar  o  dogma da inerrância  e  suficiência  bíblica ou tentar  conciliar  o
aparentemente inconciliável — predestinação e livre-arbítrio.

Escolheram a última opção, o que torna as facções fundamentalistas do
Arminiamismo bastante vulneráveis às críticas dos Calvinistas, que os
acusam de desvirtuar as Escrituras para tentar tirar delas uma versão
light de Deus, que lhes seria mais apetecível e digerível. Uma espécie
de fundamentalismo a la carte, poderiam dizer.

O  interessante  desta  divisão  dos  crentes  entre  Calvinistas  e
Arminianistas é que ela não é apenas faccional, é também pessoal, já
que muitos crentes amargam um conflito interno permanente sobre por
qual das duas optar, chegando vários a mudar de posição mais de uma
vez,  conforme suas dúvidas favoreçam esta ou aquela doutrina em



determinados momentos.

Este dilema tem sua razão de ser. A maioria dos crentes é cooptada
através de um discurso religioso romântico e positivo, que fala de Fé,
esperança, salvação, paraíso, regeneração, fraternidade, cura e outras
coisas que as pessoas gostam de ouvir. Como as pessoas não gostam
de  ouvir  que  não  passam  de  vermes  repulsivos,  raramente  a
abordagem  inicial  de  um  prosélito  crente  se  baseia  na  retórica
Calvinista.

Este  pragmatismo proselitista  cria  uma contradição  teológica  muito
difícil de resolver no meio crente, que é o uso do discurso Arminianista
como ferramenta de cooptação mesmo quando a base doutrinária da
congregação é Calvinista.

Outro  problema  é  que  quanto  mais  o  Arminianista  mergulha  no
fundamentalismo  e  literalismo  bíblico,  mais  se  convence  do  Deus
terrível dos Calvinistas, tendo que aceitar que suas concepções de BEM,
justiça e amor eram apenas ilusões de sua mente de verme ou mandar
às favas o literalismo e o fundamentalismo.

Esta é uma escolha simples para o observador externo isento, mas
muito difícil para o crente imerso nas doutrinas fundamentalistas.

Por  falar  no  observador  isento,  é  reação  dele  esperada  que  fique
estupefato com a disposição dos Calvinistas em prestar adoração a um
ser  supremo  que  é  a  personificação  do  supremo  sadismo.  Mesmo
porque  terá  dificuldade  em  conciliar  o  cerne  da  mensagem  cristã  —



amor e perdão — com um potentado celestial  que predestina suas
criaturas  a  ter  suas  entranhas  eternamente  roídas  e  sofrer  outros
desconfortos igualmente indesejáveis.

Alguns  Calvinistas  ostentam  um  longo  discurso  que  tenta  justificar
moral, lógica e teologicamente suas teses, derivando a premissa “tudo
que vem da vontade de Deus é moralmente bom e justo, por definição”,
mesmo que esta vontade, segundo algumas vertentes, sempre que lhe
apeteça mande bebês recém nascidos e não eleitos queimar no inferno.

Mas a maioria dos crentes não gosta de discursos teológicos longos,
assim o principal atrativo que o Calvinismo lhes oferece é a promessa
“uma vez salvo, salvo para sempre”, a tal da perseverança dos santos
da  tulip,  segundo  a  qual  é  impossível  para  os  eleitos  perderem a
salvação, pois a irresistível predestinação divina os manteria na linha,
quer queiram ou não.

Como o povo gosta mesmo é de segurança, os Calvinistas ganham aí
um tento sobre os Arminianistas, que pregam que o crente que não
perseverar na Fé Cristã pode perdê-la e, em consequência, terminar
nas profundezas, aquelas onde o bicho que o rói nunca morre.

Para muitos  Calvinistas,  as  implicações morais  da predestinação se
tornam uma preocupação menor diante da garantia doutrinária de que,
haja o que houver, a parte ruim da coisa é reservada aos outros e não a
eles.

Visto  assim,  se  os  crentes  explicitam  socialmente  sua  identidade



comum  se  tratando  entre  si  por  “irmãos”,  há  mais  que  uma
controvérsia  teológica  separando  Esaú  e  Jacó.  Eles  acreditam  em
deuses diferentes ou em frações diferentes do mesmo Deus.

Capítulo 13 — S s (A Somatória
das Dispersões)
No capítulo 12 deste Pequeno Manual comentamos que entender um
grupo é descobrir sua unidade a partir de sua diversidade, seguindo
com a discussão sobre o que torna os crentes difíceis de ser entendidos
pelos que não o são. Tratamos neste do que torna os crentes difíceis de
ser entendidos pelos que o são.

Apartados da unidade na Babel de suas dispersões, se confundem na
falta da linguagem única que lhes permitiria se compreender entre si
como um só povo.

A dispersão é intrínseca ao protestantismo, que surgido da Reforma
contra  o  centralismo  teológico  e  administrativo  da  Igreja  Católica
Romana, nunca conseguiu substituir aquele centralismo por outro fator
de unidade capaz de equilibrar o potencial dispersor da sola scriptura.

O efeito é a fragmentação do protestantismo em dezenas de milhares
de  denominações,  divididas  em  centenas  de  milhares  de  facções
também  subdivisíveis  até  chegar  ao  fiel  individual,  que  em  última



instância  tem  autoridade  reconhecida  por  sua  própria  igreja  para
interpretar a Bíblia por si só. Dada esta prerrogativa, basta o exegeta
solitário convencer mais um ou dois de que sua leitura bíblica é melhor
que as alternativas e obterá quórum para fundar uma nova assembleia
divinamente assistida, conforme interpretação de Mateus 18:20.

A dinâmica da dispersão dos crentes é análoga à das mitoses celulares.
Nestas as divisões internas no núcleo da célula terminam por criar uma
nova.  Do  mesmo  modo,  as  divisões  internas  no  núcleo  de  igrejas
crentes  resultam  em  novas  igrejas,  variantes  “renovadas”  ou
“independentes”  da  denominação-mãe.

Nas  mitoses  denominacionais,  líderes  de  uma  congregação
estabelecida  decidem  partir  para  carreira  solo  e  fundam  nova,  e
própria,  igreja,  contando  com sua  capacidade  de  transferir  para  a
recém fundada parte expressiva dos fiéis que se alinhavam com ele na
antiga.  Algo  semelhante  ao  que  acontece  no  mundo  corporativo,
quando um bom vendedor muda de empresa e leva para a nova parte
dos clientes que atendia.

Se a diversidade dos crentes é absoluta e evidente, sua unidade é
relativa e difusa. Sua identidade comum como cristãos reformados que
têm a Bíblia como regra de Fé e prática é requerida por uma miríade de
agremiações cujos extremos têm pouquíssimo em comum, tanto no
aspecto  teológico-doutrinário  quanto  no  sócio-comportamental  de
orientação  religiosa.

Uma  resultante  desta  somatória  das  dispersões  são  os  chamados



estereótipos.  Estereótipos  não  são,  necessariamente,  generalizações
falsas sobre determinado grupo. Antes, tendem a ser generalizações
que fixam aspectos do grupo que atraem mais atenção, em detrimento
de outros mais sutis e representativos da identidade, que podem passar
despercebidos.

No caso dos crentes, o estereótipo mais comum é a imagem pública dos
pentecostais dos anos 1950 a 1970: homens e mulheres em roupas
sisudas,  de  Bíblia  embaixo  do  braço,  obedientes  às  proibições
congregacionais ao consumo de álcool, fumo, jogos, cinema, televisão,
música e dança secular e, claro, sexo fora do casamento.

Tal estereótipo, mesmo reconhecido como tal, nunca correspondeu às
facções não pentecostais.  Com o tempo a maioria dos pentecostais
também  abrandou  suas  regras  de  usos  e  costumes,  revogando
exageros  como  a  associação  da  virtude  feminina  à  preservação  e
comprimento de seus pêlos corporais.

A  partir  dos  anos  1980,  a  ascensão  do  neopentecostalismo  atraiu
multidões  de  neófitos  com  promessas  de  um  evangelismo  popular,
curas milagrosas, prosperidade financeira e cultos animados, sem impor
aos seus membros a disciplina rigorosa que homogeneizava seus pares
pentecostais.

Junto  com  a  explosão  dos  neopentecostais  se  deu  a  implosão  do
estereótipo  crente.  Quanto  mais  vertiginosamente  cresciam  em
número, menos se destacavam na paisagem, restando a Bíblia sob o
braço como último sinal da tribo.



Como entender  um grupo é descobrir  sua unidade a partir  de sua
diversidade,  superada  a  referência  fácil  — e  pouco  acurada  — do
estereótipo,  a  busca  da  unidade  explicativa  se  dirige  aos  citados
aspectos  mais  sutis  que  melhor  representariam o  que  procuramos
entender.

Se, no geral, os crentes de fato declaram rejeitar o que é “do mundo”,
se medem por uma hierarquia espiritual, proclamam rejeitar o Homem
natural,  se  submetem ao julgamento  de  sua congregação,  relevam
contradições  que  conflitam  suas  crenças,  compartilham  mitos,  ritos  e
símbolos,  se  creem transformados  e  nascidos  de  novo,  então  este
próprio Pequeno Manual reconhece neles uma identidade comum.

O aspecto sutil é que enquanto os fatores de dispersão são intrínsecos à
miríade de microculturas e subculturas dos crentes, seu principal fator
de coesão provém de uma cultura que lhes é extrínseca: a da Igreja
Católica Apostólica Romana.

Cristãos  reformados  são,  historicamente,  cristãos  não católicos.  Daí
uma das poucas coisas — talvez a única — com que praticamente todas
as denominações e facções crentes concordam entre si: não importa
que  o  livre  exame  possa  produzir  infinitas  interpretações  da  Bíblia,
desde  que  em  questões  estratégicas  difiram  do  magistério  católico  o
suficiente para salvaguardar sua identidade.

A dispersão dos crentes pode incluir doutrinas tão díspares entre si
como o calvinismo fundamentalista e a teologia da prosperidade, cujos
adeptos  constantemente  acusam  o  outro  de  heresia  ou  falta  de



espiritualidade, mas, tacitamente, se reconhecem como posicionados
no mesmo lado da cerca que divide os cristãos.

Para  o  crente,  cruzar  esta  fronteira  significa  deixar  de  sê-lo.  Ou  seja,
dentro  dos  elásticos  limites  da  interpretação  bíblica,  as  doutrinas,
regras e costumes dos crentes podem seguir qualquer caminho, menos
os que levam a Roma.

autor: Acauan Guajajara

fonte: Religião é Veneno

https://web.archive.org/web/20070101003130/http://www.rv.cnt.br/viewtopic.php?t=91

