O processo contra Deus: a
Ciéncia e a questao da
falseabilidade em teologia

Massimo Pigliucci

— Mas Messier de Laplace, e quanto a Deus?
— Eu nao preciso dessa hipdtese.

respondeu o astrénomo Pierre Simon, Marqués de Laplace, ao

explicar a Napoledo a teoria da origem do universo.

Em todos os aspectos, os cientistas sao seres humanos. Essa
observacao aparentemente banal ganha grande importancia na
explicacao do grau em que muitos dos cientistas se rendem de bom
grado a praticas nao-cientificas. Esse € o mesmo truismo que levou
Khan (1970) [2] a propor a ideia de que as iniciativas cientificas sao
predominantemente determinadas pelo contexto social no qual se
realizam, uma posicao que John Casti (1989) denominou de “relativismo
racionalista”. Ainda que Kuhn estivesse procurando estabelecer qual
seria a “melhor” série de paradigmas, sua filosofia da ciéncia
transcende fundamentalmente qualquer ideia de existir uma realidade

externa objetiva e reconhecivel. Nessa linha, se forcarmos a barra mais


https://ateus.net/artigos/critica/o-processo-contra-deus-a-ciencia-e-a-questao-da-falseabilidade-em-teologia
https://ateus.net/artigos/critica/o-processo-contra-deus-a-ciencia-e-a-questao-da-falseabilidade-em-teologia
https://ateus.net/artigos/critica/o-processo-contra-deus-a-ciencia-e-a-questao-da-falseabilidade-em-teologia
https://ateus.net/autor/massimo-pigliucci

um pouco chegaremos, obviamente, a absurda posicdo de Paul
Feyerabend (1975), um relativista irracional que proclama nao haver
essa coisa chamada “método cientifico”, e que a ciéncia tem o0 mesmo

status ontoldgico da astrologia e do misticismo.

Como cientista militante, eu nao poderia de modo algum discordar nem
de Kuhn nem de Feyerabend. Evidente que nao pretendo negar o fato
de a ciéncia ser uma atividade humana e, como tal, esteja claramente
sujeita a todo o espectro das fraguezas humanas, inclusive nos modos
de pensar irracionais e emocionais, senao as mais deslavadas fraudes
(Gould, 1981). Apesar de tudo, a ciéncia continua sendo, de longe, o
mais bem sucedido conjunto de ferramentas para se compreender o
mundo natural e predizer seu comportamento. Além disso, entre as
atividades humanas a ciéncia é a mais capaz de corrigir a si mesma,

quando confrontada com o mundo real.

Eis porque, por exemplo, os cientistas se opdem obstinadamente a que
se conceda igualdade de carga horaria para o ensino do criacionismo,
em paralelo com o darwinismo, na disciplina de Biologia. Os
criacionistas apelam para o espirito “democratico” dos americanos,
argumentando que se ha duas alternativas, que se oucam ambas e se
permita a populacao decidir qual a melhor. Mas a verdadeira ciéncia,
apesar do que Kuhn possa pensar, nao progride mediante consenso e
propaganda, e nem, com certeza, vai admitir uma gratuita equiparacao

de teorias.

No entanto, ha uma ilha de irracionalismo que continua intocada pelos



cientistas: é este imenso, misterioso e fascinante continente chamado
religiao. Como disse Will Provine em 1988, se vocé é um cientista e vai
a igreja “tem mesmo é de deixar seus miolos na porta dela”. Em
seguida, vou explorar dois recentes exemplos de como procederam
dois cientistas ao tratar de religidao. Pretendo apresentar uma breve
discussao da dinamica desse fendmeno, assim como algumas modestas

propostas de possiveis solucoes.

Os cientistas continuam sem acreditar
em Deus

Edward Larson, professor de Histéria da Ciéncia na Universidade de
Geodrgia, e Larry Witham, repérter do Washington Times, publicaram
um comentario peculiar na revista Nature, em abril de 1997 (Larson &
Witham, 1997; Genoni, 1997). O titulo do artigo era “Scientists are still
keeping the faith” [Os cientistas ainda mantém sua fé]. O texto relata
um estudo realizado pelos dois autores, repetindo uma pesquisa feita
pelo psicélogo James Leuba em 1916. A hipétese que Leuba testou era
a de que quanto maior fosse a instrucao de uma pessoa, menos
propensa estaria em acreditar em Deus. As perguntas sobre as crencas
religiosas de cada um foram feitas a 1000 cientistas americanos, e 0s
resultados confirmaram a ideia de que os cientistas formam um grupo
menos propenso a acreditar em Deus do que a populacao em geral.

Lemba atribuiu esses resultados a melhor educacao dos cientistas, e



aventurou-se a prever que, com o passar dos tempo e o presumivel
interesse na educacao dessa populagao, a crenca religiosa se tornaria

cada vez mais rara.

Larson e Withan procuraram reproduzir o estudo de Leuba tao fielmente
quanto possivel. Tomaram, por exemplo, 0 mesmo numero de
cientistas, divididos entre bidlogos, fisicos e matematicos, e usaram
como amostra a mesma fonte de Leuba, isto é, o catalogo publicado no
American Men of Science [3]. A preocupacao de repetir as condicdes
originais esbarrou em alguns problemas, como os proprios autores
admitiram com franqueza. Por exemplo, a amostra original de 1000
cientistas reapresentava cerca de 20% dos nomes registrados,
enguanto hoje uma amostra equivalente corresponderia a uns 3% do
total; isso aumenta a possibilidade de erros estatisticos na comparacao
das duas amostras. Além disso, Leuba fez uma distincao entre os
“grandes” cientistas e os comuns, e encontrou na primeira categoria
indices acentuadamente mais baixos de crenca em Deus. Tal distin¢ao
nao foi relatada no American Men and Women of Science. Ainda que
fosse possivel classificar os cientistas de acordo com um critério
quantitativo (tempo alocado em horas-aula em comparacao com o
dedicado a pesquisa, nimero e qualidade de publicacbes etc.), Larson e
Witham nao se sentiram obrigados a espelhar ao pé da letra a pesquisa
original. H4 também alguma discussao sobre o modo exato no qual as
questdes foram expressas. Larson e Witham tentaram seguir a
definicdo de Deus como quem “ouve preces e da imortalidade”, dada

por Leuba. No entanto, perceberam que muitos entrevistados



responderiam de maneira diferente se Ihes fosse dada uma definicao de
Deus menos tradicional, mais “moderna” (eu diria menos vaga). Talvez.
Infelizmente, no caso, a escolha nao era nem de repetir um estudo
fundamental, realizado havia 80 anos, nem comecar do principio. E a
atratividade do estudo de Larson e Witham reside exatamente na

comparagcao com o de Lemba.

Os resultados estao resumidos na figura 1, com uma coluna adicional
que mostra a porcentagem de crenca da populacao em geral. Estou
relatando apenas as respostas a questao “Vocé acredita em Deus?” [4].
Os resultados foram tao claros quanto estrondosos, mas sua
interpretacao esta mais do que aberta a visOes alternativas. O fato é
que os cientistas ndo mudaram muito de opinido. E verdade que os
fisicos superaram os bidlogos, que eram o grupo que mais tinha ateus,
mas muitas das mesmas percentagens mostradas na figura 1 foram
encontradas por Leuba em 1916. Como se evidencia desde o titulo, a
conclusdo do estudo de Larson e Whitham é que os cientistas
mantinham sua fé, passados 80 anos. Minha conclusao seria: os
cientistas ainda eram pessoas sem fé, em sua grande maioria. Por qué?
Primeiro, como mostra claramente a figura 1 — e foi relatado por Leuba
—, 0s cientistas tém, sensivelmente, uma probabilidade de acreditar
em Deus muito mais baixa do que a populacao em geral e esse fato
permaneceu inalterado, passados 80 anos. Parece muito mais l6gico
usar a populacao em geral como grupo “de controle” [5] e concluir que
tanto o grupo de controle e como o de estudo mantiveram suas

respectivas posicoes originais (crentes e descrentes), do que distorcer



os fatos afirmando que os cientistas “continuam sendo” uma posicao

minoritaria dentro de seu proprio grupo!

Em segundo lugar, é muito dificil testar a hipétese original de Leuba
mediante uma simples repeticao do experimento. Leuba sustentava
que as pessoas com educacao mais elevada eram menos propensas a
crer em Deus. Como os cientistas tendem a se situar entre as pessoas
de mais alta instrucao, a decisao de fazer uma amostragem deles foi
I6gica, e os resultados obtidos sao consistentes com as hipdteses. No
entanto, repetir o teste 80 anos depois é uma astucia. Uma das
presuncdes subjacentes é que acumulacdao de conhecimento e
educacao aperfeicoada € inerente a todo cientista. Mas isso pode ser
contestado. Apesar de nosso conhecimento do universo fisico ter de
fato aumentado no século XX, o nivel geral de educacao da maioria dos
cientistas é provavelmente comparavel ao de 80 anos atras; ou, pelo
menos, nao é radicalmente diferente. Nossa visao geral do universo nao
mudou tao radicalmente assim (em comparacao com o que era,
digamos, na época de Galileu). Tivemos também a teoria da evolugao, a
astronomia ha muito varreu a Terra do centro do universo e da galaxia,
e a velhice da Terra comecava a ser aceita quando Leuba realizou sua
pesquisa. A teoria dos quanta e a biologia molecular seguramente
revolucionaram a fisica e a biologia, respectivamente, mas sera que
elas de fato aumentaram muito a compreensao, por parte das pessoas

instruidas, de que ha pouco espaco para Deus no universo real?

Além disso, a projecao inicial de Leuba estava baseada numa presuncao



razoavel, a de que a educacao da populacao em geral teria um
persistente progresso, e no fim das contas todo mundo situaria Deus no
mesmo plano da astrologia e da telepatia. H4 dois problemas nessa
linha de raciocinio. Primeiro, ainda que mais gente do que nunca esteja
cursando a faculdade, a crenca na astrologia, na parapsicologia e nos
OVNIs jamais foi tao alta. Fica claro que nao ha muita correlacao entre
alto nivel de educacado geral (em oposicao a cientifica) e a capacidade
de discernir entre ficcao e realidade. Como foi relatado nos anos 60 e
70, em consequéncia do esforco nacional para alcancar os russos na
corrida espacial, e qualquer professor universitario de ciéncias pode
atestar, os atuais padrdes de educacdo cientifica ndao sdao o que

gostariamos que fossem (Edmunson, 1997).

Em segundo lugar, o que quer dizer hoje “educacao elevada” [6]? Pela
minha experiéncia do sistema educacional americano, a traducao é
“aquisicao de alto conhecimento especializado num campo em
particular”, normalmente num dos mais praticos, tal como
administracao de empresas. Que relacao causal, e até preditiva,
poderia existir entre saber como aumentar o lucro da empresa e a
capacidade de fazer reflexdes profundas sobre questdes fundamentais
sobre “a vida, o universo, e tudo o mais”? (Adams, 1986.) Nao estou
depreciando Leuba por causa disso, em absoluto. Ele abordou o
problema do ponto de vista otimista de alguém que testemunhava os
frutos da obra de Darwin e Freud. A educacao que ele divisava era
universal, de amplo espectro, e presumidamente capaz de nos levar a

entender melhor quem somos e de onde viemos. Essa visao era



incomparavelmente mais “liberal” do que a educacao liberal em si, que
esta sob intenso bombardeio desde que o Partido Republicano e a

direita crista se tornaram mais poderosos (Shorris, 1997).

Na pesquisa de 1997 perguntou-se aos cientistas se acreditavam na
imortalidade humana (um corolario da maioria das religides). O
resultado foi claramente ao encontro do que Leuba previa: a
percentagem dos que acreditavam baixou de 51% para 38%! A Ultima
pergunta era sobre o anseio de ser imortal. Enquanto 34% dos
entrevistados por Leuba responderam que gostariam de ser imortais
em algum sentido, cerca de 10% dos cientistas modernos negaram
essa vontade. Por isso, ainda que a resposta a questao principal nao
tenha mudado muito, ha uma farta sustentacao para a conclusao de
que a crenca num Deus personalizado, com os atributos e corolarios da
religiao predominante, vem sendo corroida no meio dos cientistas de
modo significativo (mas nao na populagao em geral). Em ultima analise,
parece que a mesma proporcao de cientistas acredita em Deus, mas o
conceito que eles tém dessa. Nao estamos nos tornando mais
educados, mas simplesmente adquirindo mais conhecimento. Hd uma
diferenca fundamental entre as duas coisas. Ironicamente, a pesquisa
de Leuba contribuiu para piorar a situacao. Suas conclusdes foram um
dos estopins da cruzada iniciada por Williams James Brown, nos anos 20
do século passado, contra o ensino da evolucao, e que culminou com o
infame “Processo Scopes”, no tribunal de justica do Tenessee, em 1925
(Larson, 1997; Webb, 1997).



Os cientistas deveriam se envolver?

A resposta a essa questdo é um sonoro “ndo!”, segundo um dos
principais bidlogos e céticos do século XX, Stephen Jay Gould, de
Harvard. Tentarei mostrar a faldcia dessa posicao (envolvimento), mas
antes gostaria de deixar muito claro que nao pertenco a categoria dos
fas de Gould. Tenho o maior respeito pelas suas realizacdes cientificas e
também pelas posicoes politicas e filoséficas que defende. No entanto,

acho que desta vez ele estd errado.

Gould publicou um artigo na revista Natural History (Gould, 1997) no
qual divulgou o principio que denomina NOMA (for Nonoverlapping
Magisteria [7]). Os pontos capitais do principio podem assim ser
resumidos:

1. O campo da ciéncia compreende o universo fisico e aquilo de que é
composto (fatos).

2. O campo da religido se estende sobre questdes de significado e valor
moral.

Simples demais. Mas, como disse o caustico jornalista H. L. Mencken,
que cobriu o julgamento de Scopes, “Para todo problema complexo ha
uma solucao simples, clara e errada”. O principio NOMA nao é
realmente novo. Em 1923, em resposta as primeiras manifestacdes do
movimento fundamentalista que levou ao processo contra Scopes, 0
moderado pastor presbiteriano James Vance subscreveu um manifesto
amplamente divulgado, junto com outras 40 pessoas, inclusive Robert

A. Millikan, laureado com o Prémio Nobel, e o famoso biélogo Henry



Fairfield Osborn (Larson, 1997). O documento chama a atencao para a
total separacao das esferas de influéncia da ciéncia e da religiao: a
ciéncia lida com “os fatos, leis e processos da natureza” ao passo que a
religiao se volta para “a consciéncia, os ideais e aspiracdes da
humanidade”. O principio NOMA, de Gould, veio do entusiasmo dele (e
de outros bidlogos) pelo fato de o papa haver finalmente admitido que
Darwin poderia estar certo (Pellegrino et alii., 1997). A Igreja Catdlica,
historicamente, sempre manteve uma posicao antagdnica em relacao a
evolucao, talvez mais bem sintetizada pelas palavras constantes da
enciclica Humani generis, de Pio Xll, em 1950:
“Se olharmos para fora do redil de Cristo, facilmente
descobriremos as principais diregoes que seguem nao poucos dos
homens de estudo. Uns admitem sem discricao nem prudéncia o
sistema evolucionista, que até no proprio campo das ciéncias
naturais nao foi ainda indiscutivelmente provado, pretendendo
que se deve estendé-lo a origem de todas as coisas, e com ousadia
sustentam a hipotese monista e panteista de um mundo submetido
a perpétua evolucao. Dessa hipotese se valem os comunistas para

defender e propagar seu materialismo dialético e arrancar das
almas toda nocdo de Deus.” [8]

Como os fundamentalistas protestantes dizem, a evolucao é a raiz da
arvore do mal. Tal como fez com Galileu em 1983, o Papa Joao Paulo Il
(que nao é considerado um liberal) tentou consertar aquela parte da
Humani generis, escrevendo o seguinte no documento A verdade nao
pode contradizer a verdade (mensagem dirigida a Academia Pontificia

de Ciéncias, sem a autoridade de uma enciclica):

“Em nossa época... novas descobertas levaram ao reconhecimento



de que a teoria da evolucdo é mais do que uma hipétese. E de se
ressaltar, de fato, que essa teoria vem sendo progressivamente
aceita pelos pesquisadores em consequéncia de descobertas em
varios campos do conhecimento. Uma convergéncia — que nao foi
forjada nem inventada — de resultados de um trabalho conduzido
com independéncia é, em si mesma, um significativo argumento
em favor da teoria... No entanto... O momento de transicao do
espiritual nao pode ser objeto desse tipo de observacao.”

Muito bem, entdo a Igreja Catélica agora admite que a Terra é uma
esfera, que gira em torno do Sol, e que todos os seres vivos se
originaram de um Unico ancestral, mediante a transmissao de
modificacdes aos descendentes (ou seja, evolucao). Mas, essas
concessoOes, ainda que bem-vindas, surgiram apenas depois que
membros da hierarquia da igreja se deram conta de que fincavam pé
num territério cada vez mais indefensdvel em face de todos aqueles
casos especificos. Mas, como se viu acima, Jodao Paulo Il se prendia ao
“espiritual”. A implicacao é que a moralidade nao pode ser submetida a
um dos processos fundamentais de investigacao cientifica, a
autorretificacao. O fundamentalista Danny Phillips insiste que “a ciéncia
muda todo dia, e repulsa-nos passar agora a acreditar em algo que
muda todo dia, algo que permaneceu imutavel durante 3000 anos; nao
precisamos fazer isso” (frase citada numa newsletter de Rationalists of
East Tennessee, marco, 1997; ver http://www.korrnet.org/reality). Mas é
a ciéncia, na forma de antropologia cultural, que mostra claramente
que os valores morais sao relativos, dependem do contexto cultural, e
— acima de tudo — eles evoluem. Assim, por que outorgar o direito de

discutir e modificar nossos valores morais a uma autoridade que nao



tem como apresentar sequer um minimo de provas concretas que o

fundamentem?

O NOMA de Gould concede a religiao um controle total em matéria de
moral e valores. Mas, serad que a presumida inspiracdo divina é a Unica
fonte de moralidade para os homens? Deixando de lado linhas de
argumentacao que se baseiam na “moralidade natural” ou no
“darwinismo social” (para uma discussao da ética evolucionista, ver
Skeptic, v.4, n.2), ndo é verdade que temos uma histéria multimilenar
de pensadores e filosofos que apresentaram discussdes profundas
sobre a moralidade humana? A moral imperativa de Kant é
necessariamente vinda de Deus? E quanto a Platao, Aristoteles ou
Bertrand Russell? De fato, a argumentacao de Gould pode ser
facilmente dita assim: as leis divinas, tal como expressas na Biblia ou
no Corao, sao simplesmente a canonizacao dos acordos e contratos
humanos, ornados com a aura do super-homem para torna-los mais

aceitaveis.

Pensemos, por um momento, na evolucao das emocdes. Darwin
mostrou (1890) que é facil concluir que as caracteristicas psicoldgicas,
morais e éticas dos seres humanos sao de fato um produto da evolugao.
Elas sao um epifendmeno da complexidade de nossos cérebros,
enredado com nossa sinuosa histéria como primatas e cacadores.
Minha conclusao é que nao ha uma real distincao entre as duas esferas,
da ciéncia e da religiao, que Gould separou com tanta clareza e

salomonicamente. Ambas sao um objeto legitimo de investigacao



racional e nossas maiores esperancas para termos uma sociedade e
uma condicao humana melhores estao no uso da razao e da

autocorrecao nas duas areas.

Deus como hipotese falaciosa

Para vermos o que a ciéncia tem a dizer sobre Deus, é necessario
deixar claro o que o termo significa. De acordo com The Encyclopedia of
Philosophy (1967, 174-189), foram concebidas trés espécies de deuses:
o deus metafisico, o deus antropomérfico infinito, e o deus

antropomérfico finito.

Um deus metafisico é aquele que nao tem absolutamente nenhuma
relacdo com o mundo fisico. Essa espécie de deus é habitualmente
invocada para explicar a existéncia do mal, o que é evidentemente
incompativel com qualquer espécie de deus antropomorfico. O
argumento é que o “bem” e 0 “mal” sao conceitos humanos que nao se

aplicam a um deus.

Podemos rejeitar essa espécie de deus por dois motivos: primeiro, é
ininteligivel. Que sentido tem existir um deus que nao reflete nenhum
valor humano? Em segundo lugar, é psicologicamente indtil. Nao nos
esquecamos de que a principal razao para as pessoas acreditarem num

deus é obter algum consolo diante do que significa 0 mundo.

Um deus antropomdérfico pode ser infinito ou finito. A versdo do infinito



é a mais popular. Ela corresponde a tradicao crista do ser onipotente. A
versao do deus finito é como o deus “menor”, que alguns dos fildsofos
gregos chamavam de demiurgo (Jaeger, 1947). Podemos rejeitar a ideia
de um deus finito, ja que a maioria das pessoas em todo o0 mundo —
especialmente nas sociedades ocidentais — nao a endossariam devido
as mesmas razOes pelas quais ficaram insatisfeitas com um deus
metafisico. Curiosamente, a razao para se propor um deus imperfeito é
a mesma, psicologicamente, para a proposicao de um deus metafisico:
explicar a desconcertante presenca do mal num mundo que claramente

nao é “o melhor dos mundos possiveis” (Voltaire, 1759).

O quer dizer sobre 0 mais comum, e psicologicamente mais satisfatério,
dos deuses, o onipresente, onisciente, onipotente e infinito deus
antropomérfico? A primeira pergunta a responder sobre essa espécie de
deus é: devemos assumir uma posicao ateia, ou seriamos mais
moderados e nos manteriamos no agnosticismo? Os ateus tém ma
reputacao, e as vezes sao capitulados nos mesmos termos dos
fundamentalistas cristaos, judeus ou muculmanos, ou seja, como
intolerantes, como individuos bitolados, que tém certezas sobre coisas
em que nao se pode ter certeza nenhuma. E mais, minha posicao é que
o deus antropomérfico infinito pode ser tomado como uma hipétese
sobre o universo fisico, 0 que da ao ateismo uma vantagem em relacao

a0 mero agnosticismo.

Permitam-me esclarecer essa questao. Ainda que os religiosos —

especialmente quando acuados por 6bvias e desagradaveis realidades



do universo fisico — sustentem que a crenca em Deus requer a fé,
sendo assim imune a qualquer investigacao contingente ou cientifica,
nao é bem isso o que de fato defendem. Por sinal, os fundamentalistas
apregoam que deus [9] criou o universo em tantos e quantos dias,
numa sequéncia especifica de eventos, e nao ha muito tempo.
Apregoam ainda que todas as espécies de organismos vivos foram
elaboradas por esse deus, e que ele, literalmente, comanda tudo o que
acontece no dia-a-dia do universo. Essas afirmacdes sao obviamente
falaciosas (e falsas!). Mas até os nao-fundamentalistas tendem a
conceber um deus como algo que interage com o universo fisico (senao,
para que haveria um deus?). Se ele nao estd literalmente comandando
0 que acontece, certamente |he tera dado origem ou o tera concebido
(pelo menos, tera “escolhido” as leis fisicas corretas). Assim, deus
interage, em grau maior ou menor, com o mundo fisico. O que significa
que deus é algo como uma parte do universo fisico. De acordo com
essa definicdao, a existéncia de deus é uma questao que pertence ao

dominio da investigacao cientifica.

Entdao, se admitirmos que deus pode ser tomado como uma hipétese
sobre o mundo real, teremos de esclarecer o que queremos dizer com
os termos “hip6tese” e “teoria”. Uma hipétese é uma previsao feita em
referéncia a uma estrutura tedrica. Infelizmente, a palavra “teoria” é

usada de duas maneiras, uma cientifica e, a outra, vernacula.

1. Em ciéncia, a utilidade de uma teoria reside em sua capacidade para
explicar fendmenos observaveis e fazer previsdes especificas sobre eles.
Assim, uma teoria pode produzir um conjunto de hipéteses, que por sua vez
podem ser comprovadas ou se mostrar falsas (isto é, ser rejeitadas, Popper,



1968). A hipétese cientifica pode ser investigada por meios empiricos. Por
exemplo, os astrofisicos modernos propuseram uma complexa teoria sobre
a origem do universo, conhecida como “Big Bang”. Uma das previsdes do
cenario Big Bang é gque o universo ainda poderia estar permeado por uma
radiacao ambiental, um tipo de calor residual da explosao inicial. A
hipdtese estd sujeita a investigacao empirica. De fato, a radiacao ambiental
foi descoberta por observacao radiotelescdpica nos anos 60 (Hawking,
1993), e estd perfeitamente conforme (ou seja, quantitativamente) as
previsdes tedricas. Note-se que isso nao significa que a teoria do big bang é
“verdadeira”, apenas que é consistente com os dados disponiveis.

. Em termos leigos, a palavra “teoria” implica um tom depreciativo ou
diminutivo (como “é apenas uma teoria”). Esse tipo de teoria é constituido
por uma série de afirmacdes vagas — que nao podem ser testadas
cientificamente — e, além disso, sé é verdadeira fora do ambito da ciéncia.
Por exemplo, deus criou o “universo” é uma afirmagao vaga, sem nenhum
poder explicativo, pois simplesmente substitui um mistério (a origem do
universo) por outro ainda mais precario (afinal, de onde veio deus?). A
posicao agndstica nao passa de um outro tipo de teoria situada fora do
ambito da investigacao cientifica, que ndo pode ser comprovada ou
refutada, e por isso nao pode ser rejeitada, como o fazem os ateus. Mas
isso é uma filosofia tosca e equivoco I8gico. Equipara rejeicdo com
desaprovacao. Em termos simples, ndo precisamos desaprovar, como um
todo, muitas das coisas que rejeitamos por considera-las tolas ou
inconsequentes. Por exemplo, rejeitamos a existéncia de cavalos voadores
como Pégaso nao por termos provado que nao existem, e sim porque sua
anatomia contradiz cabalmente tudo que sabemos sobre a evolucao dos
vertebrados (e também alguns dos aspectos de aerodinamica). Ressalte-se
gue se aparecer algum cavalo voador, a posicao cética estard sempre
aberta a revisao. Por analogia, os ateus ndo sao descrentes obstinados. A
maioria seria facilmente convertida se Ihe fosse fornecida uma prova
decisiva da existéncia de entes sobrenaturais. Mesmo 0s que creem usam
um argumento racional, paradoxalmente contra outros que também creem!
Por que serd que um cristdo (ou qualquer individuo racional de hoje) ndo
acredita em Zeus e Apolo, e os descarta com desdém por serem meras
fantasias? Porque esses deuses sao entes vagamente definidos, desde logo
muito improvaveis para terem sido figuras histéricas, apesar do fato de os
gregos antigos nao os considerarem assim!



Em resumo, se a hipdtese de deus nao passa de uma afirmacao vaga,
pelo menos poderia ser rejeitada como tola e desnecessaria ainda que,
tecnicamente, ndo possamos provar a nao-existéncia de deus. Se, pelo
contrario, isso for tomado como uma suposicao relativamente precisa
sobre o mundo fisico, poderemos pesquisar a existéncia de deus com
um método bem fundamentado, o hipotético-dedutivo. Como fariamos?
Admitiriamos os supostos atributos desse deus e os tratariamos como

hipdteses que podem ser testadas.

Por exemplo, uma das mais veementes teses usadas pelos tedlogos em
épocas pré-darwinianas era o argumento do projeto inteligente [10]
(Paley, 1831). E de se espantar o fato de esse argumento ainda ser o
principal foco das modernas controvérsias, gracas a um punhado de
livros de publicacao recente, escandalosamente recheados de
informac0des equivocadas (Behe, 1996), em conjunto com uma violenta
e ultraconservadora cegueira ideoldgica, a despeito do fato de Hume
(1976) haver pulverizado o argumento mesmo antes de Paley
apresenta-lo. Isso é ainda mais extraordinario, pois o proprio Darwin,
com muita sagacidade, inverteu o argumento ao fazer uma minuciosa
demonstracao de que, decididamente, o universo nao é perfeito.
Consideremos o olho humano, um dos exemplos favoritos dos
criacionistas. Muitas pessoas enxergam pontos negros se submetidas a
uma luz muito forte (ou, as vezes, ao mirar um céu azul). Esses pontos
aparecem porgue 0S vasos sanguineos que irrigam o olho estao
posicionados a frente dos nervos épticos. Um engenheiro competente

certamente teria eliminado uma caracteristica como essa, que



incomoda bastante. De fato, cefalépodes (isto é, lulas, polvos e
similares), cujos olhos foram formados de outro modo e evoluiram
independentemente daqueles dos vertebrados, nao sofrem da mesma
inconveniéncia. As Unicas conclusdes possiveis sao: a) deus nao
projetou a coisa; b) deus é bastante descuidado e ndo merece nossa
admiracao incondicional; ou c) deus gosta mais das lulas do que dos

homens.

A seguir, mais algumas razoes cientificas ou de simples ldgica para ndo
se acreditar num deus antropomdrfico, baseadas em postulados que
sao parte integrante das crencas religiosas modernas ou nelas estao
implicitas. A lista esta longe de ser exaustiva e seu Unico proposito é
mostrar que a légica e a ciéncia tém muito a dizer sobre os pretensos

deuses de diferentes seitas religiosas.

e Estatistica x deus. H4 uma clara e inversa relacdo entre a extensao do
conhecimento humano e o crédito (ou a responsabilidade) que tendemos a
atribuir a deus por uma intervencao direta no universo: quanto mais
sabemos, menos atribuimos a causas sobrenaturais. Qualquer cientista que
se depare com esse raciocinio nitidamente consistente ndo hesitard em
extrapolar, declarando que deus provavelmente nao existe.

¢ Astronomia x deus. As cosmologias derivadas da Biblia colocam a Terra no
centro do universo e o Sol girando em torno do planeta. Copérnico (1543) e
Galileu (1632) afastaram essa hipdtese e qualquer possibilidade de o sol
haver “parado” algum dia.

* Geologia x deus. A Terra é definitiva e significativamente mais antiga que
0s poucos milhares de anos admitidos pelas religies ocidentais (as
orientais também nao chegam muito perto).

* Biologia x deus. A biologia é rica em desafios as religides institucionalizadas
[11]. A teoria neodarwiniana da evolucao é provavelmente o mais potente
de todos eles, mas ha outro, que é a demonstracdo, feita pela genética



moderna, de que o homem e o chipanzé estao estreitamente relacionados
e sdo quase idénticos, geneticamente. Os recentes estudos sobre a
biodiversidade estdo desabonando a histéria da Arca de Noé; diante das
estimativas modernas da existéncia de milhdes de espécies desconhecidas
na época, assim com dos estudos paleontoldgicos (os dinossauros e 0s
amonoides certamente nao entraram na arca), trata-se também de outro
mito, que podemos seguramente banir para o campo das alegorias.

¢ Antropologia x religido. As religides sao produtos histéricos das mutaveis
culturas humanas. Elas se apresentam com peculiaridades variadas, muitas
vezes com diferentes versdes sobre a natureza do de deus e do universo.
Como ter certeza de escolher a mais correta? Cuidado, porque muitas
religides nos mandam para o inferno se fizermos a escolha errada. Além
disso, as religides nascem, evoluem e morrem, como ficou demonstrado
com a extincao dos antigos deuses greco-romanos e pela evolugao do texto
da Biblia. Portanto, a religido e a crenga num deus em particular sao
conceitos relativos, sujeitos a acidentes ao longo da histéria.

Por que os cientistas oferecem a outra
face?

Se a ideia de um deus antropomérfico pode ser considerada como uma
suposicao sobre o mundo fisico passivel de teste e, portanto, suscetivel
a investigacdo cientifica, por que a esmagadora maioria dos cientistas
evita toda essa questao, declarando, tal como o faz Gould, que nao se
deve misturar o objeto da ciéncia com os da religiao? Por que ndo nos
sentimos compelidos a lutar, ativamente, contra a ignorancia e a
supersticao, em todas as suas formas, tal como nosso papel de
educadores nos obrigaria a fazer? Apesar de tudo, nds nao devemos ter

nenhum remorso por descer da torre de marfim e nos comprometer



numa franca batalha contra os dragdes da astrologia ou da
parapsicologia. Entao, por que nao tratarmos a religiao, como o
fazemos com as outras formas de supersticao, como sendo uma
ameaca a razao e a felicidade humanas? Apresento trés explicacdes
distintas, ainda que ndo mutuamente excludentes, sobre o porqué

desse esdruxulo comportamento.

1. Os cientistas s&o esquizofrénicos. E ao que Provine se refere quando fala
em checarmos nosso cérebro antes de entrar na igreja. Conheco muitos
cientistas racionais que simplesmente bloqueiam suas funcdes cognitivas
mais elevadas quando o assunto é religido. Com toda a honestidade e
sinceridade, eles nao veem nenhuma contradicao entre estudar a evolugao
ou 0 “Big Bang" e, simultaneamente, acreditar num ser sobrenatural
encarregado de conduzir tudo isso. A detalhada e intima familiaridade com
uma disciplina em particular fracassa ao ser levada para o nivel mais amplo
da generalizacdo filoséfica. O conhecimento detalhado e preciso de uma
disciplina em particular ndo se traduz no nivel de generalizagao filoséfica
ampla. Em outras palavras, saber como aplicar o método cientifico ndo o
torna necessariamente um modo de vida.

2. O efeito “torre de marfim”. Mesmo cientistas que estejam perfeitamente
conscientes da contradicdo entre uma posicao racionalista e a crenca em
deus preferem guardar isso para si, a fim de evitar o conflito. Os cientistas
sabem muito bem que, nos tempos modernos, o potencial que tém de
desfrutar uma boa vida intelectual pode ser ameacado se eles entrarem em
rota de colisdo com autoridades religiosas. Isso estd acontecendo em todo
lugar em que os fundamentalistas tenham poder politico. Além disso,
muitas pessoas ficam assustadas com inovacdes, especialmente com a
inovacao tecnolégica, em si. A invencao do computador tem sido festejada
como sendo uma das maiores conquistas da humanidade, e ao mesmo
tempo vituperada por acarretar uma porcao de consequéncias maléficas,
do downsizing a degradac¢do moral da juventude americana. Ha muita
discussao sobre o quanto os cientistas podem afirmar ser neutro o
resultado de seu trabalho, na medida em que eles sejam pessoalmente
responsaveis pelo modo como serd utilizado. Em vez de entrarmos num
debate como esse, com o objetivo de conscientizar a populagao e os
politicos sobre as complexidades da ciéncia, temos evitado o conflito o



tanto quanto possivel. Retrocedemos até a torre de marfim, na esperanca
de que o problema desaparecesse. Nao desapareceu. E quanto menos nos
envolvermos, mais os ultraconservadores tentarao demolir os alicerces da
torre de marfim.

3. E o dinheiro que estd em jogo, seu idiota! A Ultima explicacéo sobre essa
disseminada atitude equivocada dos cientistas em relacao a religido tem a
ver com a segunda, mas passa longe de consideracdes filoséficas, ou
mesmo politicas. Em vez disso, chega muito perto: nossos laboratérios,
remuneracao extra por trabalho nas férias [12] e estudantes de pds-
graduacao. Em termos simples: a ciéncia sempre foi uma atividade de luxo,
a mercé de pessoas ricas e poderosas. Galileu teve de dirigir
agradecimentos a familia Medici e consulta-la para dar nomes aos satélites
de Jupiter, e nds temos de dirigir agradecimentos ao National Science
Foundation, ao National Institute of Health, ou ao Department of Energy.

Ainda que nao sejam tdo instaveis quanto o monarca ou o aristocrata
autoritario, os financiadores da ciéncia moderna ainda sao muito pouco
confidveis para dar tranquilidade a maioria dos cientistas. Nos Estados
Unidos, uma persistente movimentacdo das forcas politicas
conservadoras vem tentando nao apenas reduzir 0s recursos para
financiamento das organiza¢des humanitarias, o que é um alvo facil,
como também o dos empreendimentos cientificos. Pelo menos no que
se refere a parte da ciéncia que ndo tenha aplicacao direta nas areas da
saude e do bem-estar social. Estou certo de que nao terei de convencer
o auditério da quantidade de beneficios indiretos advindos da ciéncia
basica, ou mesmo insistir na ideia “radical” de que a busca do
conhecimento em si é uma das mais nobres aspiracdes da humanidade
(“fatti non foste per viver come bruti, ma per sequir virtute e
canoscenza”, diz Ulisses no Inferno de Dante — “vocé nao foi feito para

viver igual as bestas, mas para buscar a virtude e o conhecimento”;



Dante, 1931). Mas talvez um marcante e pouco conhecido fato possa
servir como um alerta e explicar por que muitos cientistas nao estao
dispostos a se envolver em religiao. A instituicao em que obtive mais
recursos para minhas préprias pesquisas foi o National Science
Foundation, que todo ano libera milhdes de délares (vindos de
impostos) para estudos de biologia evolucionista. E ainda: a NSF nado
tem um setor de evolucao. Pior, quem usar (como eu fiz) jargao de
internet no esquema preliminar — documento expositivo sobre a
pesquisa a ser financiada e que é um registro publico — tera palavras
suprimidas nele, substituidas por algumas locucdes politicamente
corretas. Por qué? Porque a camara de deputados e o senado procuram
satisfazer as pessoas supersticiosas que nao apenas acreditam em
deus, como também associam o estudo da evolucao ao préprio
demonio. E ninguém quer atrair a atencao de fanaticos para suas fontes

de sustento.

O que fazer?

O papel de um cético ndo pode se limitar & desmistificacdo. E preciso
ter uma participacao positiva para nao favorecer a percepcao de que o0s
céticos sao individuos cinicos, com nada de valor para contribuir para a
humanidade. Nos termos de Descartes, a pars destruens de nossos
argumentos precisa ser acompanhada por uma pars construens
igualmente coercitiva (Descartes, 1637). Infelizmente, como sabe

qualquer politico ou piloto de demolition derby, é muito mais facil



destruir que construir. Mesmo assim, permitam-me apresentar algumas

modestas propostas para o relacionamento entre ciéncia e religiao.

Primeiro, qual € nossa meta? A crenca no irracional e no sobrenatural é
devida principalmente a ignorancia (e a alguns medos atavicos que
talvez sejam muito mais dificeis de erradicar). Por isso, nossa primeira
meta é educar. Pode ser uma meta vaga, especialmente porque nao é
mesmo muito claro o que significa “educacao”. A esmagadora maioria
das pessoas neste mundo é ignorante, infelizmente. Com isso nao
quero dizer necessariamente que elas nao tenham grau universitario ou
sejam analfabetas. O que quero dizer é que elas tém uma compreensao
muito pobre do mundo real. Ironicamente, aqui, “mundo real” se refere
nao ao mundo empresarial e ao mercado de acdes (em oposicao ao
mundo “irreal” da academia), mas ao universo fisico. As pesquisas na
populacao americana vém revelando que ela tem uma compreensao
pobre de fatos cientificos fundamentais, como a evolucdo ou a
expansao do universo. Como poderemos condenar pessoas adultas que
acreditam em supersticdes, se elas nao sao capazes de entender, nem
superficialmente, o mundo em que vivem? A meu ver, em parte, a falha
€ nossa, dos cientistas e educadores. Nao aceitamos como sendo nossa
a missao de buscar e divulgar a verdade usando o melhor de nossas
qualificacdes. Nao vemos que é nosso dever como seres humanos usar
nossos laboratérios, salas de aula, artigos e livros para estimular e guiar
as pessoas na busca de uma interpretacao racional do mundo em que
vivemos. O que estd em jogo nao é sd a sobrevivéncia de uma ou outra

supersticao, nem sequer a continuacao da liberdade académica ou da



prépria ciéncia. E a capacidade de resisténcia da raca humana em face
de problemas ambientais tao complexos, que nossa maior e
possivelmente Unica esperanca de impedir a extincdo é ampliar a
aplicacao da ciéncia a nossos problemas. Com toda certeza, a
sobrevivéncia da humanidade nao pode depender apenas da boa e
ultrapassada fé em seres superiores, que supostamente criaram este
planeta perfeito e tomam conta de suas criaturas da melhor maneira
possivel. Somente quando a maioria de nossos colegas humanos for tao
proficiente na compreensao de nosso mundo quanto o é hoje a maioria
dos cientistas é que realmente veremos mudancas qualitativas no

comportamento humano.

Como pavimentar a estrada rumo a essa sociedade racional? Para ser
franco, talvez nunca consigamos. No entanto, os cientistas e
educadores podem dar um pequeno passo para dar partida nesse
processo: parar de ficar na defensiva. Nao recuar quando os alunos
sentirem suas crencas questionadas por causa de uma aula sobre a
evolucao. Nao se esquivar de confrontos com diretorias de instituicdes
de ensino, conselhos académicos, jornalistas e politicos. Todos tém o
direito de acreditar no que quiserem, mas nos temos um direito
equivalente, o de lecionar tudo o que sabemos a seja l1a quem for que
nos ouca. Exatamente como um padre ou pastor tem o direito de ficar
no canto de meu departamento folheando livremente a Biblia. Nunca
esquecamos que o fundamentalismo religioso nao descansa: esta
literalmente a fim de nos pegar. O objetivo dele nada mais é do que

atacar frontalmente a ciéncia e a racionalidade. Finalmente, nao



caiamos no erro de subestimar as atuais tendéncias, desprezando-as
como se fossem um mero movimento pendular. Quando o péndulo
balancar de volta, o mundo pode se tornar um lugar pior para se viver
do que se tivéssemos defendido o terreno conquistado que herdamos
de Galileu e Darwin. Tal como observou Thomas Huxley [13]: “Ndo é
menos respeitdvel ser um macaco modificado em vez de barro

modificado”.

Crenca num deus pessoal 1914 1933 1998
Crenca 27,7 15 7,0

Descrenca 52,7 68 72,2

Duvida ou agnosticismo 20,9 17 20,8

Nota: nos dados de 1998, a soma da crenca na imortalidade supera os
100%. Trata-se de erro de impressao do original. Os 76,7% também sao

muito altos.

Bibliografia

Adams, D. 1986. The More Than Complete Hitchhiker’'s Guide to the Galaxy.
Stamford, CT: Longmeadow Press.

Alighieri, D. 1970. (1321). Divina Commedia. Princeton University Press.
Behe, M. J. 1996. Darwin’s Black Box: The Biochemical Challenge To
Evolution. New York: Free Press.

Casti, J. L. 1989. Paradigms Lost. New York: Avon Books.

Copernicus, N. 1978. (1543). De Revolutionibus Orbium Coelestium. Johns



Hopkins University Press.
Dalrymple, G. B. 1991. The Age Of the Earth. Stanford University Press.

Dawkins, R. 1996. The Blind Watchmaker: Why the Evidence of Evolution
Reveals a Universe Without Design. New York: W.W. Norton.

Darwin, C. 1890. The Expression Of the Emotions In Man and Animals.
London: J. Murray.

Descartes, R. 1956. (1637). Discourse On Method. New York: Liberal Arts
Press.

Edmunson, M. 1997. “On the Uses of a Liberal Education. I. As Lite
Entertainment for Bored College Students.” Harper's Magazine September:
39-49.

Edwards, P. (ed.) 1967. The Encyclopedia of Philosophy. New York:
Macmillan.

Fayerabend, P. 1975. Against Method: Outlines of An Anarchistic Theory of
Knowledge. London: New Left Press.

Galilei, G. 1959. (1632). Dialogo Sopra i Due Massimi Sistemi del Mondo.
Milano: Rizzoli.

Genoni, T. C. Jr. 1997. “Religious Belief Among Scientists Stable for Eighty
Years.” Skeptical Inquirer 21(5):13.

Gould, S. ). 1981. The Mismeasure of Man. W.W. Norton, New York.
___.1997. “Nonoverlapping Magisteria.” Natural History. March:16-24.

Hawking, S. W. 1993. “Hawking On the Big Bang and Black Holes.”
Singapore: World Scientific.

Hume, D. 1957. (1776). Dialogues Concerning Natural Religion. Stanford
University Press.

Kuhn, T. 1970. The Structure Of Scientific Revolutions. University of Chicago
Press.

Jaeger, W. W. 1947. The Theology Of the Early Greek Philosophers. Oxford:
Clarendon Press.

Larson, E. J. 1997. Summer For the Gods: The Scopes Trial and America’s



Continuing Debate Over Science and Religion. Basic Books, New York.

e . andL. Witham 1997. “Scientists are still keeping the faith.” Nature
386:435-436.

e Paley, W. 1831. Natural Theology: or, Evidences Of the Existence and
Attributes of the Deity, Collected From the Appearances Of Nature. Gould,
Kendall, and Lincoln, Boston.

e Popper, K. R. 1968. Conjectures and Refutations: The Growth Of Scientific
Knowledge. New York: Harper & Row.

e Provine, W. 1988. “Scientists, Face It! Science and Religion are
Incompatible.” The Scientist 9/5:10.

e Shorris, E. 1997. “On the Uses of a Liberal Education. Il. As a Weapon in the
Hands of the Restless Poor.” Harper's Magazine. September:50-59.

e Smith, G. H. 1991. Atheism, Ayn Rand, and Other Heresies. New York:
Prometheus Books.

¢ Pellegrino, E.D., M. Ruse, R. Dawkins, and E.C. Scott. 1997. “The Pope’s
Message on Evolution and Four Commentaries.” The Quarterly Review of
Biology, 72:381-406.

o Voltaire, F. M. A. 1963. (1759). Candide. New York: St. Martin’s Press.

e Webb, G. E. 1997. “'Theory’ and the Public Understanding of Science:
Reflections on the Evolution Controversy in America.” Journal of the
Tennessee Academy of Science 72:37-41.

Notas

1. No original, The Case Against God: Science and the Falsifiability Question in
Theology.

2. Nesta traducdo foi mantida a notacdo americana para as referéncias
bibliograficas, que no corpo do texto remetem o leitor ao ano de publicagao
da obra citada, independentemente da data original da primeira edicao.



10.
11.
12.

13.

Todas as notas estdo no fim deste artigo e foram mantidas em inglés.
O catdlogo também incluia as mulheres. (N.T)

Em inglés era: “Do you believe in a personal God?”, mas essa forma, com
um adjetivo, “Deus pessoal”, ndo teria significado entre nés. (N. T.)

. “Grupo de controle” no sentido dado pela metodologia de pesquisa, ou

seja, aquele que serve de referéncia para se avaliar as mudancas ocorridas
no grupo estudado. No caso, o dos cientistas. (N. T.)

No original, “more educated”

. Em latim, “magisteria” é o plural de “magisterio”, caso nominativo.

Autoridade da Igreja para estabelecer o que é verdade na religido.
“Nonoverlapping magisteria” se traduziria por “magistérios que nao se
superpdem”. (N. T.)

Neste ponto, o tradutor preferiu reproduzir todo o paragrafo, sem cortes,
tal como foi divulgado em portugués, no Brasil, pela Igreja Catdlica, ja que
no texto de Pigliucci ha algumas diferencas em relacao a esse trecho do
documento. (N. T.)

0 autor emprega inicial mindscula em “deus”, aqui e em outros pontos do
texto, em casos em que é costume se grafar esse vocabulo com letra
mailscula, tanto em inglés quanto em portugués. A traducdo manteve essa
grafia. (N.T.)

No original, “intelligent design”. (N. T.)
No original, “established”. (N. T.)

No original, “summer salaries”. Inexistente no Brasil. Sua correspondéncia
em nosso pals seria o adicional recebido em razdo de bolsa de pesquisa.

Thomas Henry Huxley (1825-1895), bidlogo inglés, conhecido como “O
buldogue de Darwin” pela sua defesa da teoria da evolucao de Charles
Darwin. Dois de seus netos também se tornaram famosos: Julien Huxley
(1887-1975), igualmente um bidlogo notavel, e seu irmao Aldous Huxley
(1894-1963), um dos maiores escritores ingleses do século XX (N.T.)

Massimo Pigliucci is assistant professor in the departments of Botany



and of Ecology and Evolutionary Biology at the University of Tennessee
in Knoxville. He has a Doctorate in genetics from the University of
Ferrara (ltaly), and a Ph.D. in botany from the University of Connecticut.
He has been a post-doctoral associate at Brown University. His
academic research focuses on the ecology and evolution of genotype-
environment interactions, that is on the old nature vs. nurture problem.
He wrote two popular science books in Italian: The Romance of Life, on
evolution for high school students; and The Road to the Stars, on the
exploration of the solar system, co-authored with Franco Foresta Martin.
Sinauer is about to publish is technical book Phenotypic Evolution: A
Reaction Norm Perspective (co-authored with Carl Schlichting), and he
is now finishing a second technical book, Phenotypic Plasticity:
Environmental, Molecular, and Organismal Perspectives for Landes-

Academic Press.

autor: Massimo Pigliucci
traducdo: Sérgio Luiz Mansur

fonte: Skeptic Magazine Articles Archives



https://www.skeptic.com

