
O processo contra Deus: a
ciência e a questão da
falseabilidade em teologia
Massimo Pigliucci

— Mas Messier de Laplace, e quanto a Deus?

— Eu não preciso dessa hipótese.

respondeu  o  astrônomo Pierre  Simon,  Marquês  de  Laplace,  ao
explicar a Napoleão a teoria da origem do universo.

Em  todos  os  aspectos,  os  cientistas  são  seres  humanos.  Essa
observação  aparentemente  banal  ganha  grande  importância  na
explicação do grau em que muitos dos cientistas se rendem de bom
grado  a  práticas  não-científicas.  Esse  é  o  mesmo  truísmo  que  levou
Khan  (1970)  [2]  a  propor  a  ideia  de  que  as  iniciativas  científicas  são
predominantemente  determinadas  pelo  contexto  social  no  qual  se
realizam, uma posição que John Casti (1989) denominou de “relativismo
racionalista”. Ainda que Kuhn estivesse procurando estabelecer qual
seria  a  “melhor”  série  de  paradigmas,  sua  filosofia  da  ciência
transcende fundamentalmente qualquer ideia de existir uma realidade
externa objetiva e reconhecível. Nessa linha, se forçarmos a barra mais

https://ateus.net/artigos/critica/o-processo-contra-deus-a-ciencia-e-a-questao-da-falseabilidade-em-teologia
https://ateus.net/artigos/critica/o-processo-contra-deus-a-ciencia-e-a-questao-da-falseabilidade-em-teologia
https://ateus.net/artigos/critica/o-processo-contra-deus-a-ciencia-e-a-questao-da-falseabilidade-em-teologia
https://ateus.net/autor/massimo-pigliucci


um  pouco  chegaremos,  obviamente,  à  absurda  posição  de  Paul
Feyerabend (1975), um relativista irracional que proclama não haver
essa coisa chamada “método científico”, e que a ciência tem o mesmo
status ontológico da astrologia e do misticismo.

Como cientista militante, eu não poderia de modo algum discordar nem
de Kuhn nem de Feyerabend. Evidente que não pretendo negar o fato
de a ciência ser uma atividade humana e, como tal, esteja claramente
sujeita a todo o espectro das fraquezas humanas, inclusive nos modos
de pensar irracionais e emocionais, senão às mais deslavadas fraudes
(Gould, 1981).  Apesar de tudo, a ciência continua sendo, de longe, o
mais bem sucedido conjunto de ferramentas para se compreender o
mundo natural e predizer seu comportamento. Além disso, entre as
atividades humanas a ciência é a mais capaz de corrigir a si mesma,
quando confrontada com o mundo real.

Eis porque, por exemplo, os cientistas se opõem obstinadamente a que
se conceda igualdade de carga horária para o ensino do criacionismo,
em  paralelo  com  o  darwinismo,  na  disciplina  de  Biologia.  Os
criacionistas  apelam para  o  espírito  “democrático”  dos  americanos,
argumentando que se há duas alternativas, que se ouçam ambas e se
permita à população decidir qual a melhor. Mas a verdadeira ciência,
apesar do que Kuhn possa pensar, não progride mediante consenso e
propaganda, e nem, com certeza, vai admitir uma gratuita equiparação
de teorias.

No entanto, há uma ilha de irracionalismo que continua intocada pelos



cientistas: é este imenso, misterioso e fascinante continente chamado
religião. Como disse Will Provine em 1988, se você é um cientista e vai
à  igreja  “tem mesmo é de deixar  seus miolos  na porta  dela”.  Em
seguida,  vou explorar dois recentes exemplos de como procederam
dois cientistas ao tratar de religião. Pretendo apresentar uma breve
discussão da dinâmica desse fenômeno, assim como algumas modestas
propostas de possíveis soluções.

Os cientistas continuam sem acreditar
em Deus
Edward Larson, professor de História da Ciência na Universidade de
Geórgia, e Larry Witham, repórter do Washington Times,  publicaram
um comentário peculiar na revista Nature, em abril de 1997 (Larson &
Witham, 1997; Genoni, 1997). O título do artigo era “Scientists are still

keeping the faith” [Os cientistas ainda mantêm sua fé]. O texto relata
um estudo realizado pelos dois autores, repetindo uma pesquisa feita
pelo psicólogo James Leuba em 1916. A hipótese que Leuba testou era
a  de  que  quanto  maior  fosse  a  instrução  de  uma  pessoa,  menos
propensa estaria em acreditar em Deus. As perguntas sobre as crenças
religiosas de cada um foram feitas a 1000 cientistas americanos, e os
resultados confirmaram a ideia de que os cientistas formam um grupo
menos propenso a acreditar em Deus do que a população em geral.
Lemba atribuiu esses resultados à melhor educação dos cientistas, e



aventurou-se a prever que, com o passar dos tempo e o presumível
interesse na educação dessa população, a crença religiosa se tornaria
cada vez mais rara.

Larson e Withan procuraram reproduzir o estudo de Leuba tão fielmente
quanto  possível.  Tomaram,  por  exemplo,  o  mesmo  número  de
cientistas, divididos entre biólogos, físicos e matemáticos, e usaram
como amostra a mesma fonte de Leuba, isto é, o catálogo publicado no
American Men of Science [3]. A preocupação de repetir as condições
originais  esbarrou  em alguns  problemas,  como os  próprios  autores
admitiram com franqueza. Por exemplo, a amostra original de 1000
cientistas  reapresentava  cerca  de  20%  dos  nomes  registrados,
enquanto hoje uma amostra equivalente corresponderia a uns 3% do
total; isso aumenta a possibilidade de erros estatísticos na comparação
das  duas  amostras.  Além disso,  Leuba  fez  uma distinção  entre  os
“grandes” cientistas e os comuns, e encontrou na primeira categoria
índices acentuadamente mais baixos de crença em Deus. Tal distinção
não foi relatada no American Men and Women of Science. Ainda que
fosse  possível  classificar  os  cientistas  de  acordo  com  um  critério
quantitativo  (tempo  alocado  em horas-aula  em comparação  com o
dedicado à pesquisa, número e qualidade de publicações etc.), Larson e
Witham não se sentiram obrigados a espelhar ao pé da letra a pesquisa
original. Há também alguma discussão sobre o modo exato no qual as
questões  foram  expressas.  Larson  e  Witham  tentaram  seguir  a
definição  de  Deus  como quem “ouve  preces  e  dá  imortalidade”,  dada
por  Leuba.  No  entanto,  perceberam  que  muitos  entrevistados



responderiam de maneira diferente se lhes fosse dada uma definição de
Deus menos tradicional, mais “moderna” (eu diria menos vaga). Talvez.
Infelizmente, no caso, a escolha não era nem de repetir um estudo
fundamental, realizado havia 80 anos, nem começar do princípio. E a
atratividade  do  estudo  de  Larson  e  Witham reside  exatamente  na
comparação com o de Lemba.

Os  resultados  estão  resumidos  na  figura  1,  com uma coluna  adicional
que mostra a porcentagem de crença da população em geral. Estou
relatando apenas as respostas à questão “Você acredita em Deus?” [4].
Os  resultados  foram  tão  claros  quanto  estrondosos,  mas  sua
interpretação está mais do que aberta a visões alternativas. O fato é
que os cientistas não mudaram muito de opinião. É verdade que os
físicos superaram os biólogos, que eram o grupo que mais tinha ateus,
mas  muitas  das  mesmas  percentagens  mostradas  na  figura  1  foram
encontradas por Leuba em 1916. Como se evidencia desde o título, a
conclusão  do  estudo  de  Larson  e  Whitham  é  que  os  cientistas
mantinham  sua  fé,  passados  80  anos.  Minha  conclusão  seria:  os
cientistas ainda eram pessoas sem fé, em sua grande maioria. Por quê?
Primeiro, como mostra claramente a figura 1 — e foi relatado por Leuba
—, os cientistas têm, sensivelmente, uma probabilidade de acreditar
em Deus muito mais baixa do que a população em geral e esse fato
permaneceu inalterado, passados 80 anos. Parece muito mais lógico
usar a população em geral como grupo “de controle” [5] e concluir que
tanto  o  grupo  de  controle  e  como  o  de  estudo  mantiveram  suas
respectivas posições originais (crentes e descrentes), do que distorcer



os  fatos  afirmando  que  os  cientistas  “continuam  sendo”  uma  posição
minoritária dentro de seu próprio grupo!

Em segundo lugar, é muito difícil testar a hipótese original de Leuba
mediante uma simples repetição do experimento.  Leuba sustentava
que as pessoas com educação mais elevada eram menos propensas a
crer em Deus. Como os cientistas tendem a se situar entre as pessoas
de mais alta instrução, a decisão de fazer uma amostragem deles foi
lógica, e os resultados obtidos são consistentes com as hipóteses. No
entanto,  repetir  o  teste  80  anos  depois  é  uma  astúcia.  Uma  das
presunções  subjacentes  é  que  acumulação  de  conhecimento  e
educação aperfeiçoada é inerente a todo cientista. Mas isso pode ser
contestado. Apesar de nosso conhecimento do universo físico ter de
fato aumentado no século XX, o nível geral de educação da maioria dos
cientistas é provavelmente comparável ao de 80 anos atrás; ou, pelo
menos, não é radicalmente diferente. Nossa visão geral do universo não
mudou  tão  radicalmente  assim  (em  comparação  com  o  que  era,
digamos, na época de Galileu). Tivemos também a teoria da evolução, a
astronomia há muito varreu a Terra do centro do universo e da galáxia,
e a velhice da Terra começava a ser aceita quando Leuba realizou sua
pesquisa.  A  teoria  dos  quanta  e  a  biologia  molecular  seguramente
revolucionaram a física e a biologia, respectivamente, mas será que
elas de fato aumentaram muito a compreensão, por parte das pessoas
instruídas, de que há pouco espaço para Deus no universo real?

Além disso, a projeção inicial de Leuba estava baseada numa presunção



razoável,  a  de  que  a  educação  da  população  em  geral  teria  um
persistente progresso, e no fim das contas todo mundo situaria Deus no
mesmo plano da astrologia e da telepatia. Há dois problemas nessa
linha de raciocínio. Primeiro, ainda que mais gente do que nunca esteja
cursando a faculdade, a crença na astrologia, na parapsicologia e nos
OVNIs jamais foi tão alta. Fica claro que não há muita correlação entre
alto nível de educação geral (em oposição à científica) e a capacidade
de discernir  entre ficção e realidade.  Como foi  relatado nos anos 60 e
70, em consequência do esforço nacional para alcançar os russos na
corrida espacial,  e qualquer professor universitário de ciências pode
atestar,  os  atuais  padrões  de  educação  científica  não  são  o  que
gostaríamos  que  fossem  (Edmunson,  1997).

Em segundo lugar, o que quer dizer hoje “educação elevada” [6]? Pela
minha experiência do sistema educacional  americano,  a tradução é
“aquisição  de  alto  conhecimento  especializado  num  campo  em
particular”,  normalmente  num  dos  mais  práticos,  tal  como
administração  de  empresas.  Que  relação  causal,  e  até  preditiva,
poderia existir  entre saber como aumentar o lucro da empresa e a
capacidade de fazer reflexões profundas sobre questões fundamentais
sobre “a vida, o universo, e tudo o mais”? (Adams, 1986.) Não estou
depreciando  Leuba  por  causa  disso,  em  absoluto.  Ele  abordou  o
problema do ponto de vista otimista de alguém que testemunhava os
frutos da obra de Darwin e Freud. A educação que ele divisava era
universal, de amplo espectro, e presumidamente capaz de nos levar a
entender  melhor  quem  somos  e  de  onde  viemos.  Essa  visão  era



incomparavelmente mais “liberal” do que a educação liberal em si, que
está sob intenso bombardeio  desde que o Partido Republicano e a
direita cristã se tornaram mais poderosos (Shorris, 1997).

Na pesquisa de 1997 perguntou-se aos cientistas se acreditavam na
imortalidade  humana  (um  corolário  da  maioria  das  religiões).  O
resultado  foi  claramente  ao  encontro  do  que  Leuba  previa:  a
percentagem dos que acreditavam baixou de 51% para 38%! A última
pergunta  era  sobre  o  anseio  de  ser  imortal.  Enquanto  34%  dos
entrevistados por Leuba responderam que gostariam de ser imortais
em algum sentido,  cerca de 10% dos cientistas modernos negaram
essa vontade. Por isso, ainda que a resposta à questão principal não
tenha mudado muito, há uma farta sustentação para a conclusão de
que a crença num Deus personalizado, com os atributos e corolários da
religião predominante, vem sendo corroída no meio dos cientistas de
modo significativo (mas não na população em geral). Em última análise,
parece que a mesma proporção de cientistas acredita em Deus, mas o
conceito  que  eles  têm  dessa.  Não  estamos  nos  tornando  mais
educados, mas simplesmente adquirindo mais conhecimento. Há uma
diferença fundamental entre as duas coisas. Ironicamente, a pesquisa
de Leuba contribuiu para piorar a situação. Suas conclusões foram um
dos estopins da cruzada iniciada por Williams James Brown, nos anos 20
do século passado, contra o ensino da evolução, e que culminou com o
infame “Processo Scopes”, no tribunal de justiça do Tenessee, em 1925
(Larson, 1997; Webb, 1997).



Os cientistas deveriam se envolver?
A  resposta  a  essa  questão  é  um sonoro  “não!”,  segundo  um dos
principais  biólogos  e  céticos  do  século  XX,  Stephen  Jay  Gould,  de
Harvard. Tentarei mostrar a falácia dessa posição (envolvimento), mas
antes gostaria de deixar muito claro que não pertenço à categoria dos
fãs de Gould. Tenho o maior respeito pelas suas realizações científicas e
também pelas posições políticas e filosóficas que defende. No entanto,
acho que desta vez ele está errado.

Gould publicou um artigo na revista Natural History (Gould, 1997) no
qual  divulgou  o  principio  que  denomina  NOMA (for  Nonoverlapping
Magisteria  [7]).  Os  pontos  capitais  do  princípio  podem  assim  ser
resumidos:

O campo da ciência compreende o universo físico e aquilo de que é1.
composto (fatos).

O campo da religião se estende sobre questões de significado e valor2.
moral.

Simples demais. Mas, como disse o cáustico jornalista H. L. Mencken,
que cobriu o julgamento de Scopes, “Para todo problema complexo há
uma  solução  simples,  clara  e  errada”.  O  princípio  NOMA  não  é
realmente novo. Em 1923, em resposta às primeiras manifestações do
movimento fundamentalista que levou ao processo contra Scopes, o
moderado pastor presbiteriano James Vance subscreveu um manifesto
amplamente divulgado, junto com outras 40 pessoas, inclusive Robert
A. Millikan, laureado com o Prêmio Nobel, e o famoso biólogo Henry



Fairfield Osborn (Larson, 1997). O documento chama a atenção para a
total  separação  das  esferas  de  influência  da  ciência  e  da  religião:  a
ciência lida com “os fatos, leis e processos da natureza” ao passo que a
religião  se  volta  para  “a  consciência,  os  ideais  e  aspirações  da
humanidade”. O princípio NOMA, de Gould, veio do entusiasmo dele (e
de outros biólogos) pelo fato de o papa haver finalmente admitido que
Darwin poderia estar certo (Pellegrino et alii., 1997). A Igreja Católica,
historicamente, sempre manteve uma posição antagônica em relação à
evolução, talvez mais bem sintetizada pelas palavras constantes da
encíclica Humani generis, de Pio XII, em 1950:

“Se  olharmos  para  fora  do  redil  de  Cristo,  facilmente
descobriremos as principais direções que seguem não poucos dos
homens de estudo. Uns admitem sem discrição nem prudência o
sistema  evolucionista,  que  até  no  próprio  campo  das  ciências
naturais  não  foi  ainda  indiscutivelmente  provado,  pretendendo
que se deve estendê-lo à origem de todas as coisas, e com ousadia
sustentam a hipótese monista e panteísta de um mundo submetido
à perpétua evolução. Dessa hipótese se valem os comunistas para
defender e propagar seu materialismo dialético e arrancar das
almas toda noção de Deus.” [8]

Como os fundamentalistas protestantes dizem, a evolução é a raiz da
árvore do mal. Tal como fez com Galileu em 1983, o Papa João Paulo II
(que não é considerado um liberal) tentou consertar aquela parte da
Humani generis, escrevendo o seguinte no documento A verdade não

pode contradizer a verdade (mensagem dirigida à Academia Pontifícia
de Ciências, sem a autoridade de uma encíclica):

“Em nossa época… novas descobertas levaram ao reconhecimento



de que a teoria da evolução é mais do que uma hipótese. É de se
ressaltar, de fato, que essa teoria vem sendo progressivamente
aceita pelos pesquisadores em consequência de descobertas em
vários campos do conhecimento. Uma convergência — que não foi
forjada nem inventada — de resultados de um trabalho conduzido
com independência é, em si mesma, um significativo argumento
em favor da teoria… No entanto… O momento de transição do
espiritual não pode ser objeto desse tipo de observação.”

Muito bem, então a Igreja Católica agora admite que a Terra é uma
esfera,  que  gira  em torno  do  Sol,  e  que  todos  os  seres  vivos  se
originaram  de  um  único  ancestral,  mediante  a  transmissão  de
modificações  aos  descendentes  (ou  seja,  evolução).  Mas,  essas
concessões,  ainda  que  bem-vindas,  surgiram  apenas  depois  que
membros  da  hierarquia  da  igreja  se  deram conta  de  que  fincavam pé
num território cada vez mais indefensável em face de todos aqueles
casos específicos. Mas, como se viu acima, João Paulo II  se prendia ao
“espiritual”. A implicação é que a moralidade não pode ser submetida a
um  dos  processos  fundamentais  de  investigação  científica,  a
autorretificação. O fundamentalista Danny Phillips insiste que “a ciência
muda todo dia, e repulsa-nos passar agora a acreditar em algo que
muda todo dia, algo que permaneceu imutável durante 3000 anos; não
precisamos fazer isso” (frase citada numa newsletter de Rationalists of

East Tennessee, março, 1997; ver http://www.korrnet.org/reality). Mas é
a ciência, na forma de antropologia cultural, que mostra claramente
que os valores morais são relativos, dependem do contexto cultural, e
— acima de tudo — eles evoluem. Assim, por que outorgar o direito de
discutir  e  modificar  nossos  valores  morais  a  uma  autoridade  que  não



tem como apresentar sequer um mínimo de provas concretas que o
fundamentem?

O NOMA de Gould concede à religião um controle total em matéria de
moral e valores. Mas, será que a presumida inspiração divina é a única
fonte  de  moralidade  para  os  homens?  Deixando de  lado  linhas  de
argumentação  que  se  baseiam  na  “moralidade  natural”  ou  no
“darwinismo social” (para uma discussão da ética evolucionista,  ver
Skeptic, v.4, n.2), não é verdade que temos uma história multimilenar
de  pensadores  e  filósofos  que  apresentaram  discussões  profundas
sobre  a  moralidade  humana?  A  moral  imperativa  de  Kant  é
necessariamente  vinda  de  Deus?  E  quanto  a  Platão,  Aristóteles  ou
Bertrand  Russell?  De  fato,  a  argumentação  de  Gould  pode  ser
facilmente dita assim: as leis divinas, tal como expressas na Bíblia ou
no Corão, são simplesmente a canonização dos acordos e contratos
humanos, ornados com a aura do super-homem para torná-los mais
aceitáveis.

Pensemos,  por  um  momento,  na  evolução  das  emoções.  Darwin
mostrou (1890) que é fácil concluir que as características psicológicas,
morais e éticas dos seres humanos são de fato um produto da evolução.
Elas  são  um  epifenômeno  da  complexidade  de  nossos  cérebros,
enredado  com  nossa  sinuosa  história  como  primatas  e  caçadores.
Minha conclusão é que não há uma real distinção entre as duas esferas,
da  ciência  e  da  religião,  que  Gould  separou  com  tanta  clareza  e
salomonicamente.  Ambas  são  um  objeto  legítimo  de  investigação



racional e nossas maiores esperanças para termos uma sociedade e
uma  condição  humana  melhores  estão  no  uso  da  razão  e  da
autocorreção nas duas áreas.

Deus como hipótese falaciosa
Para vermos o que a ciência tem a dizer sobre Deus, é necessário
deixar claro o que o termo significa. De acordo com The Encyclopedia of

Philosophy (1967, 174-189), foram concebidas três espécies de deuses:
o  deus  metafísico,  o  deus  antropomórfico  infinito,  e  o  deus
antropomórfico  finito.

Um deus metafísico é aquele que não tem absolutamente nenhuma
relação com o mundo físico. Essa espécie de deus é habitualmente
invocada para explicar a existência do mal, o que é evidentemente
incompatível  com  qualquer  espécie  de  deus  antropomórfico.  O
argumento é que o “bem” e o “mal” são conceitos humanos que não se
aplicam a um deus.

Podemos rejeitar essa espécie de deus por dois motivos: primeiro, é
ininteligível.  Que sentido tem existir  um deus que não reflete nenhum
valor humano? Em segundo lugar, é psicologicamente inútil. Não nos
esqueçamos de que a principal razão para as pessoas acreditarem num
deus é obter algum consolo diante do que significa o mundo.

Um deus antropomórfico pode ser infinito ou finito. A versão do infinito



é a mais popular. Ela corresponde à tradição crista do ser onipotente. A
versão do deus finito é como o deus “menor”, que alguns dos filósofos
gregos chamavam de demiurgo (Jaeger, 1947). Podemos rejeitar a ideia
de  um deus  finito,  já  que  a  maioria  das  pessoas  em todo  o  mundo —
especialmente nas sociedades ocidentais — não a endossariam devido
às  mesmas  razões  pelas  quais  ficaram  insatisfeitas  com  um  deus
metafísico. Curiosamente, a razão para se propor um deus imperfeito é
a mesma, psicologicamente, para a proposição de um deus metafísico:
explicar a desconcertante presença do mal num mundo que claramente
não é “o melhor dos mundos possíveis” (Voltaire, 1759).

O quer dizer sobre o mais comum, e psicologicamente mais satisfatório,
dos  deuses,  o  onipresente,  onisciente,  onipotente  e  infinito  deus
antropomórfico? A primeira pergunta a responder sobre essa espécie de
deus  é:  devemos  assumir  uma  posição  ateia,  ou  seríamos  mais
moderados e  nos manteríamos no agnosticismo? Os ateus têm má
reputação,  e  às  vezes  são  capitulados  nos  mesmos  termos  dos
fundamentalistas  cristãos,  judeus  ou  muçulmanos,  ou  seja,  como
intolerantes, como indivíduos bitolados, que têm certezas sobre coisas
em que não se pode ter certeza nenhuma. E mais, minha posição é que
o  deus  antropomórfico  infinito  pode  ser  tomado  como  uma  hipótese
sobre o universo físico, o que dá ao ateísmo uma vantagem em relação
ao mero agnosticismo.

Permitam-me  esclarecer  essa  questão.  Ainda  que  os  religiosos  —
especialmente quando acuados por óbvias e desagradáveis realidades



do universo físico — sustentem que a crença em Deus requer a fé,
sendo  assim  imune  a  qualquer  investigação  contingente  ou  científica,
não é bem isso o que de fato defendem. Por sinal, os fundamentalistas
apregoam que deus [9] criou o universo em tantos e quantos dias,
numa  sequência  específica  de  eventos,  e  não  há  muito  tempo.
Apregoam ainda que todas as  espécies  de organismos vivos foram
elaboradas por esse deus, e que ele, literalmente, comanda tudo o que
acontece  no  dia-a-dia  do  universo.  Essas  afirmações  são  obviamente
falaciosas  (e  falsas!).  Mas  até  os  não-fundamentalistas  tendem  a
conceber um deus como algo que interage com o universo físico (senão,
para que haveria um deus?). Se ele não está literalmente comandando
o que acontece, certamente lhe terá dado origem ou o terá concebido
(pelo  menos,  terá  “escolhido”  as  leis  físicas  corretas).  Assim,  deus
interage, em grau maior ou menor, com o mundo físico. O que significa
que deus é algo como uma parte do universo físico. De acordo com
essa  definição,  a  existência  de  deus  é  uma  questão  que  pertence  ao
domínio da investigação científica.

Então, se admitirmos que deus pode ser tomado como uma hipótese
sobre o mundo real, teremos de esclarecer o que queremos dizer com
os termos “hipótese” e “teoria”. Uma hipótese é uma previsão feita em
referência a uma estrutura teórica. Infelizmente, a palavra “teoria” é
usada de duas maneiras, uma científica e, a outra, vernácula.

Em ciência, a utilidade de uma teoria reside em sua capacidade para1.
explicar fenômenos observáveis e fazer previsões específicas sobre eles.
Assim, uma teoria pode produzir um conjunto de hipóteses, que por sua vez
podem ser comprovadas ou se mostrar falsas (isto é, ser rejeitadas, Popper,



1968). A hipótese científica pode ser investigada por meios empíricos. Por
exemplo, os astrofísicos modernos propuseram uma complexa teoria sobre
a origem do universo, conhecida como “Big Bang”. Uma das previsões do
cenário Big Bang é que o universo ainda poderia estar permeado por uma
radiação ambiental, um tipo de calor residual da explosão inicial. A
hipótese está sujeita à investigação empírica. De fato, a radiação ambiental
foi descoberta por observação radiotelescópica nos anos 60 (Hawking,
1993), e está perfeitamente conforme (ou seja, quantitativamente) as
previsões teóricas. Note-se que isso não significa que a teoria do big bang é
“verdadeira”, apenas que é consistente com os dados disponíveis.

Em termos leigos, a palavra “teoria” implica um tom depreciativo ou2.
diminutivo (como “é apenas uma teoria”). Esse tipo de teoria é constituído
por uma série de afirmações vagas — que não podem ser testadas
cientificamente — e, além disso, só é verdadeira fora do âmbito da ciência.
Por exemplo, deus criou o “universo” é uma afirmação vaga, sem nenhum
poder explicativo, pois simplesmente substitui um mistério (a origem do
universo) por outro ainda mais precário (afinal, de onde veio deus?). A
posição agnóstica não passa de um outro tipo de teoria situada fora do
âmbito da investigação científica, que não pode ser comprovada ou
refutada, e por isso não pode ser rejeitada, como o fazem os ateus. Mas
isso é uma filosofia tosca e equívoco lógico. Equipara rejeição com
desaprovação. Em termos simples, não precisamos desaprovar, como um
todo, muitas das coisas que rejeitamos por considerá-las tolas ou
inconsequentes. Por exemplo, rejeitamos a existência de cavalos voadores
como Pégaso não por termos provado que não existem, e sim porque sua
anatomia contradiz cabalmente tudo que sabemos sobre a evolução dos
vertebrados (e também alguns dos aspectos de aerodinâmica). Ressalte-se
que se aparecer algum cavalo voador, a posição cética estará sempre
aberta à revisão. Por analogia, os ateus não são descrentes obstinados. A
maioria seria facilmente convertida se lhe fosse fornecida uma prova
decisiva da existência de entes sobrenaturais. Mesmo os que creem usam
um argumento racional, paradoxalmente contra outros que também creem!
Por que será que um cristão (ou qualquer indivíduo racional de hoje) não
acredita em Zeus e Apolo, e os descarta com desdém por serem meras
fantasias? Porque esses deuses são entes vagamente definidos, desde logo
muito improváveis para terem sido figuras históricas, apesar do fato de os
gregos antigos não os considerarem assim!



Em resumo, se a hipótese de deus não passa de uma afirmação vaga,
pelo menos poderia ser rejeitada como tola e desnecessária ainda que,
tecnicamente, não possamos provar a não-existência de deus. Se, pelo
contrário, isso for tomado como uma suposição relativamente precisa
sobre o mundo físico, poderemos pesquisar a existência de deus com
um método bem fundamentado, o hipotético-dedutivo. Como faríamos?
Admitiríamos os supostos atributos desse deus e os trataríamos como
hipóteses que podem ser testadas.

Por exemplo, uma das mais veementes teses usadas pelos teólogos em
épocas pré-darwinianas era o argumento do projeto inteligente [10]
(Paley, 1831). É de se espantar o fato de esse argumento ainda ser o
principal foco das modernas controvérsias, graças a um punhado de
livros  de  publicação  recente,  escandalosamente  recheados  de
informações equivocadas (Behe, 1996), em conjunto com uma violenta
e ultraconservadora cegueira ideológica, a despeito do fato de Hume
(1976)  haver  pulverizado  o  argumento  mesmo  antes  de  Paley
apresentá-lo. Isso é ainda mais extraordinário, pois o próprio Darwin,
com muita sagacidade, inverteu o argumento ao fazer uma minuciosa
demonstração  de  que,  decididamente,  o  universo  não  é  perfeito.
Consideremos  o  olho  humano,  um  dos  exemplos  favoritos  dos
criacionistas. Muitas pessoas enxergam pontos negros se submetidas a
uma luz muito forte (ou, às vezes, ao mirar um céu azul). Esses pontos
aparecem  porque  os  vasos  sanguíneos  que  irrigam  o  olho  estão
posicionados à frente dos nervos ópticos. Um engenheiro competente
certamente  teria  eliminado  uma  característica  como  essa,  que



incomoda  bastante.  De  fato,  cefalópodes  (isto  é,  lulas,  polvos  e
similares),  cujos  olhos  foram formados  de  outro  modo e  evoluíram
independentemente daqueles dos vertebrados, não sofrem da mesma
inconveniência.  As  únicas  conclusões  possíveis  são:  a)  deus  não
projetou a coisa; b) deus é bastante descuidado e não merece nossa
admiração incondicional; ou c) deus gosta mais das lulas do que dos
homens.

A seguir, mais algumas razões científicas ou de simples lógica para não
se  acreditar  num  deus  antropomórfico,  baseadas  em  postulados  que
são parte integrante das crenças religiosas modernas ou nelas estão
implícitas. A lista está longe de ser exaustiva e seu único propósito é
mostrar que a lógica e a ciência têm muito a dizer sobre os pretensos
deuses de diferentes seitas religiosas.

Estatística x deus. Há uma clara e inversa relação entre a extensão do
conhecimento humano e o crédito (ou a responsabilidade) que tendemos a
atribuir a deus por uma intervenção direta no universo: quanto mais
sabemos, menos atribuímos a causas sobrenaturais. Qualquer cientista que
se depare com esse raciocínio nitidamente consistente não hesitará em
extrapolar, declarando que deus provavelmente não existe.

Astronomia x deus. As cosmologias derivadas da Bíblia colocam a Terra no
centro do universo e o Sol girando em torno do planeta. Copérnico (1543) e
Galileu (1632) afastaram essa hipótese e qualquer possibilidade de o sol
haver “parado” algum dia.

Geologia x deus. A Terra é definitiva e significativamente mais antiga que
os poucos milhares de anos admitidos pelas religiões ocidentais (as
orientais também não chegam muito perto).

Biologia x deus. A biologia é rica em desafios às religiões institucionalizadas
[11]. A teoria neodarwiniana da evolução é provavelmente o mais potente
de todos eles, mas há outro, que é a demonstração, feita pela genética



moderna, de que o homem e o chipanzé estão estreitamente relacionados
e são quase idênticos, geneticamente. Os recentes estudos sobre a
biodiversidade estão desabonando a história da Arca de Noé; diante das
estimativas modernas da existência de milhões de espécies desconhecidas
na época, assim com dos estudos paleontológicos (os dinossauros e os
amonoides certamente não entraram na arca), trata-se também de outro
mito, que podemos seguramente banir para o campo das alegorias.

Antropologia x religião. As religiões são produtos históricos das mutáveis
culturas humanas. Elas se apresentam com peculiaridades variadas, muitas
vezes com diferentes versões sobre a natureza do de deus e do universo.
Como ter certeza de escolher a mais correta? Cuidado, porque muitas
religiões nos mandam para o inferno se fizermos a escolha errada. Além
disso, as religiões nascem, evoluem e morrem, como ficou demonstrado
com a extinção dos antigos deuses greco-romanos e pela evolução do texto
da Bíblia. Portanto, a religião e a crença num deus em particular são
conceitos relativos, sujeitos a acidentes ao longo da história.

Por que os cientistas oferecem a outra
face?
Se a ideia de um deus antropomórfico pode ser considerada como uma
suposição sobre o mundo físico passível de teste e, portanto, suscetível
à investigação científica,  por que a esmagadora maioria dos cientistas
evita toda essa questão, declarando, tal como o faz Gould, que não se
deve misturar o objeto da ciência com os da religião? Por que não nos
sentimos  compelidos  a  lutar,  ativamente,  contra  a  ignorância  e  a
superstição,  em  todas  as  suas  formas,  tal  como  nosso  papel  de
educadores nos obrigaria a fazer? Apesar de tudo, nós não devemos ter
nenhum  remorso  por  descer  da  torre  de  marfim  e  nos  comprometer



numa  franca  batalha  contra  os  dragões  da  astrologia  ou  da
parapsicologia.  Então,  por  que  não  tratarmos  a  religião,  como  o
fazemos  com  as  outras  formas  de  superstição,  como  sendo  uma
ameaça à razão e à felicidade humanas? Apresento três explicações
distintas,  ainda  que  não  mutuamente  excludentes,  sobre  o  porquê
desse esdrúxulo comportamento.

Os cientistas são esquizofrênicos. É ao que Provine se refere quando fala1.
em checarmos nosso cérebro antes de entrar na igreja. Conheço muitos
cientistas racionais que simplesmente bloqueiam suas funções cognitivas
mais elevadas quando o assunto é religião. Com toda a honestidade e
sinceridade, eles não veem nenhuma contradição entre estudar a evolução
ou o “Big Bang” e, simultaneamente, acreditar num ser sobrenatural
encarregado de conduzir tudo isso. A detalhada e íntima familiaridade com
uma disciplina em particular fracassa ao ser levada para o nível mais amplo
da generalização filosófica. O conhecimento detalhado e preciso de uma
disciplina em particular não se traduz no nível de generalização filosófica
ampla. Em outras palavras, saber como aplicar o método científico não o
torna necessariamente um modo de vida.

O efeito “torre de marfim”. Mesmo cientistas que estejam perfeitamente2.
conscientes da contradição entre uma posição racionalista e a crença em
deus preferem guardar isso para si, a fim de evitar o conflito. Os cientistas
sabem muito bem que, nos tempos modernos, o potencial que têm de
desfrutar uma boa vida intelectual pode ser ameaçado se eles entrarem em
rota de colisão com autoridades religiosas. Isso está acontecendo em todo
lugar em que os fundamentalistas tenham poder político. Além disso,
muitas pessoas ficam assustadas com inovações, especialmente com a
inovação tecnológica, em si. A invenção do computador tem sido festejada
como sendo uma das maiores conquistas da humanidade, e ao mesmo
tempo vituperada por acarretar uma porção de consequências maléficas,
do downsizing à degradação moral da juventude americana. Há muita
discussão sobre o quanto os cientistas podem afirmar ser neutro o
resultado de seu trabalho, na medida em que eles sejam pessoalmente
responsáveis pelo modo como será utilizado. Em vez de entrarmos num
debate como esse, com o objetivo de conscientizar a população e os
políticos sobre as complexidades da ciência, temos evitado o conflito o



tanto quanto possível. Retrocedemos até a torre de marfim, na esperança
de que o problema desaparecesse. Não desapareceu. E quanto menos nos
envolvermos, mais os ultraconservadores tentarão demolir os alicerces da
torre de marfim.

É o dinheiro que está em jogo, seu idiota! A última explicação sobre essa3.
disseminada atitude equivocada dos cientistas em relação à religião tem a
ver com a segunda, mas passa longe de considerações filosóficas, ou
mesmo políticas. Em vez disso, chega muito perto: nossos laboratórios,
remuneração extra por trabalho nas férias [12] e estudantes de pós-
graduação. Em termos simples: a ciência sempre foi uma atividade de luxo,
à mercê de pessoas ricas e poderosas. Galileu teve de dirigir
agradecimentos à família Medici e consultá-la para dar nomes aos satélites
de Júpiter, e nós temos de dirigir agradecimentos ao National Science
Foundation, ao National Institute of Health, ou ao Department of Energy.

Ainda que não sejam tão instáveis quanto o monarca ou o aristocrata
autoritário, os financiadores da ciência moderna ainda são muito pouco
confiáveis para dar tranquilidade à maioria dos cientistas. Nos Estados
Unidos,  uma  persistente  movimentação  das  forças  políticas
conservadoras  vem  tentando  não  apenas  reduzir  os  recursos  para
financiamento  das  organizações  humanitárias,  o  que  é  um  alvo  fácil,
como também o dos empreendimentos científicos.  Pelo  menos no que
se refere à parte da ciência que não tenha aplicação direta nas áreas da
saúde e do bem-estar social. Estou certo de que não terei de convencer
o auditório da quantidade de benefícios indiretos advindos da ciência
básica,  ou  mesmo  insistir  na  ideia  “radical”  de  que  a  busca  do
conhecimento em si é uma das mais nobres aspirações da humanidade
(“fatti  non  foste  per  viver  come  bruti,  ma  per  seguir  virtute  e

canoscenza”, diz Ulisses no Inferno de Dante — “você não foi feito para
viver igual às bestas, mas para buscar a virtude e o conhecimento”;



Dante, 1931). Mas talvez um marcante e pouco conhecido fato possa
servir como um alerta e explicar por que muitos cientistas não estão
dispostos a se envolver em religião. A instituição em que obtive mais
recursos  para  minhas  próprias  pesquisas  foi  o  National  Science
Foundation,  que  todo  ano  libera  milhões  de  dólares  (vindos  de
impostos) para estudos de biologia evolucionista. E ainda: a NSF não
tem  um  setor  de  evolução.  Pior,  quem  usar  (como  eu  fiz)  jargão  de
internet  no  esquema  preliminar  —  documento  expositivo  sobre  a
pesquisa a ser financiada e que é um registro público — terá palavras
suprimidas  nele,  substituídas  por  algumas  locuções  politicamente
corretas. Por quê? Porque a câmara de deputados e o senado procuram
satisfazer  as  pessoas  supersticiosas  que não apenas  acreditam em
deus,  como  também  associam  o  estudo  da  evolução  ao  próprio
demônio. E ninguém quer atrair a atenção de fanáticos para suas fontes
de sustento.

O que fazer?
O papel  de um cético não pode se limitar  à  desmistificação.  É  preciso
ter uma participação positiva para não favorecer a percepção de que os
céticos são indivíduos cínicos, com nada de valor para contribuir para a
humanidade. Nos termos de Descartes,  a pars  destruens  de nossos
argumentos  precisa  ser  acompanhada  por  uma  pars  construens

igualmente  coercitiva  (Descartes,  1637).  Infelizmente,  como  sabe
qualquer  político  ou  piloto  de  demolition  derby,  é  muito  mais  fácil



destruir que construir. Mesmo assim, permitam-me apresentar algumas
modestas propostas para o relacionamento entre ciência e religião.

Primeiro, qual é nossa meta? A crença no irracional e no sobrenatural é
devida principalmente à ignorância (e a alguns medos atávicos que
talvez sejam muito mais difíceis de erradicar). Por isso, nossa primeira
meta é educar. Pode ser uma meta vaga, especialmente porque não é
mesmo muito claro o que significa “educação”.  A esmagadora maioria
das  pessoas  neste  mundo é  ignorante,  infelizmente.  Com isso  não
quero dizer necessariamente que elas não tenham grau universitário ou
sejam analfabetas. O que quero dizer é que elas têm uma compreensão
muito pobre do mundo real. Ironicamente, aqui, “mundo real” se refere
não ao mundo empresarial e ao mercado de ações (em oposição ao
mundo “irreal” da academia), mas ao universo físico. As pesquisas na
população americana vêm revelando que ela tem uma compreensão
pobre  de  fatos  científicos  fundamentais,  como  a  evolução  ou  a
expansão do universo. Como poderemos condenar pessoas adultas que
acreditam em superstições, se elas não são capazes de entender, nem
superficialmente, o mundo em que vivem? A meu ver, em parte, a falha
é nossa, dos cientistas e educadores. Não aceitamos como sendo nossa
a missão de buscar e divulgar a verdade usando o melhor de nossas
qualificações. Não vemos que é nosso dever como seres humanos usar
nossos laboratórios, salas de aula, artigos e livros para estimular e guiar
as pessoas na busca de uma interpretação racional do mundo em que
vivemos. O que está em jogo não é só a sobrevivência de uma ou outra
superstição, nem sequer a continuação da liberdade acadêmica ou da



própria ciência. É a capacidade de resistência da raça humana em face
de  problemas  ambientais  tão  complexos,  que  nossa  maior  e
possivelmente  única  esperança  de  impedir  a  extinção  é  ampliar  a
aplicação  da  ciência  a  nossos  problemas.  Com  toda  certeza,  a
sobrevivência da humanidade não pode depender apenas da boa e
ultrapassada fé em seres superiores, que supostamente criaram este
planeta perfeito e tomam conta de suas criaturas da melhor maneira
possível. Somente quando a maioria de nossos colegas humanos for tão
proficiente na compreensão de nosso mundo quanto o é hoje a maioria
dos  cientistas  é  que  realmente  veremos  mudanças  qualitativas  no
comportamento humano.

Como pavimentar a estrada rumo a essa sociedade racional? Para ser
franco,  talvez  nunca  consigamos.  No  entanto,  os  cientistas  e
educadores  podem dar  um pequeno  passo  para  dar  partida  nesse
processo:  parar  de  ficar  na  defensiva.  Não  recuar  quando  os  alunos
sentirem suas crenças questionadas por causa de uma aula sobre a
evolução. Não se esquivar de confrontos com diretorias de instituições
de ensino, conselhos acadêmicos, jornalistas e políticos. Todos têm o
direito  de  acreditar  no  que  quiserem,  mas  nós  temos  um  direito
equivalente, o de lecionar tudo o que sabemos a seja lá quem for que
nos ouça. Exatamente como um padre ou pastor tem o direito de ficar
no canto de meu departamento folheando livremente a Bíblia. Nunca
esqueçamos  que  o  fundamentalismo  religioso  não  descansa:  está
literalmente  a  fim  de  nos  pegar.  O  objetivo  dele  nada  mais  é  do  que
atacar  frontalmente  a  ciência  e  a  racionalidade.  Finalmente,  não



caiamos no erro de subestimar as atuais tendências, desprezando-as
como se fossem um mero movimento pendular.  Quando o pêndulo
balançar de volta, o mundo pode se tornar um lugar pior para se viver
do que se tivéssemos defendido o terreno conquistado que herdamos
de Galileu e Darwin. Tal como observou Thomas Huxley [13]: “Não é
menos  respeitável  ser  um  macaco  modificado  em  vez  de  barro
modificado”.

Crença num deus pessoal 1914 1933 1998
Crença 27,7 15 7,0

Descrença 52,7 68 72,2
Dúvida ou agnosticismo 20,9 17 20,8

Nota: nos dados de 1998, a soma da crença na imortalidade supera os
100%. Trata-se de erro de impressão do original. Os 76,7% também são
muito altos.

Bibliografia

Adams, D. 1986. The More Than Complete Hitchhiker’s Guide to the Galaxy.
Stamford, CT: Longmeadow Press.

Alighieri, D. 1970. (1321). Divina Commedia. Princeton University Press.
Behe, M. J. 1996. Darwin’s Black Box: The Biochemical Challenge To
Evolution. New York: Free Press.

Casti, J. L. 1989. Paradigms Lost. New York: Avon Books.

Copernicus, N. 1978. (1543). De Revolutionibus Orbium Coelestium. Johns



Hopkins University Press.

Dalrymple, G. B. 1991. The Age Of the Earth. Stanford University Press.

Dawkins, R. 1996. The Blind Watchmaker: Why the Evidence of Evolution
Reveals a Universe Without Design. New York: W.W. Norton.

Darwin, C. 1890. The Expression Of the Emotions In Man and Animals.
London: J. Murray.

Descartes, R. 1956. (1637). Discourse On Method. New York: Liberal Arts
Press.

Edmunson, M. 1997. “On the Uses of a Liberal Education. I. As Lite
Entertainment for Bored College Students.” Harper’s Magazine September:
39-49.

Edwards, P. (ed.) 1967. The Encyclopedia of Philosophy. New York:
Macmillan.

Fayerabend, P. 1975. Against Method: Outlines of An Anarchistic Theory of
Knowledge. London: New Left Press.

Galilei, G. 1959. (1632). Dialogo Sopra i Due Massimi Sistemi del Mondo.
Milano: Rizzoli.
Genoni, T. C. Jr. 1997. “Religious Belief Among Scientists Stable for Eighty
Years.” Skeptical Inquirer 21(5):13.

Gould, S. J. 1981. The Mismeasure of Man. W.W. Norton, New York.

___. 1997. “Nonoverlapping Magisteria.” Natural History. March:16-24.

Hawking, S. W. 1993. “Hawking On the Big Bang and Black Holes.”
Singapore: World Scientific.

Hume, D. 1957. (1776). Dialogues Concerning Natural Religion. Stanford
University Press.

Kuhn, T. 1970. The Structure Of Scientific Revolutions. University of Chicago
Press.

Jaeger, W. W. 1947. The Theology Of the Early Greek Philosophers. Oxford:
Clarendon Press.

Larson, E. J. 1997. Summer For the Gods: The Scopes Trial and America’s



Continuing Debate Over Science and Religion. Basic Books, New York.

___. and L. Witham 1997. “Scientists are still keeping the faith.” Nature
386:435-436.

Paley, W. 1831. Natural Theology: or, Evidences Of the Existence and
Attributes of the Deity, Collected From the Appearances Of Nature. Gould,
Kendall, and Lincoln, Boston.

Popper, K. R. 1968. Conjectures and Refutations: The Growth Of Scientific
Knowledge. New York: Harper & Row.

Provine, W. 1988. “Scientists, Face It! Science and Religion are
Incompatible.” The Scientist 9/5:10.

Shorris, E. 1997. “On the Uses of a Liberal Education. II. As a Weapon in the
Hands of the Restless Poor.” Harper’s Magazine. September:50-59.

Smith, G. H. 1991. Atheism, Ayn Rand, and Other Heresies. New York:
Prometheus Books.

Pellegrino, E.D., M. Ruse, R. Dawkins, and E.C. Scott. 1997. “The Pope’s
Message on Evolution and Four Commentaries.” The Quarterly Review of
Biology, 72:381-406.

Voltaire, F. M. A. 1963. (1759). Candide. New York: St. Martin’s Press.

Webb, G. E. 1997. “‘Theory’ and the Public Understanding of Science:
Reflections on the Evolution Controversy in America.” Journal of the
Tennessee Academy of Science 72:37-41.

Notas

No original, The Case Against God: Science and the Falsifiability Question in1.
Theology.

Nesta tradução foi mantida a notação americana para as referências2.
bibliográficas, que no corpo do texto remetem o leitor ao ano de publicação
da obra citada, independentemente da data original da primeira edição.



Todas as notas estão no fim deste artigo e foram mantidas em inglês.

O catálogo também incluía as mulheres. (N.T)3.

Em inglês era: “Do you believe in a personal God?”, mas essa forma, com4.
um adjetivo, “Deus pessoal”, não teria significado entre nós. (N. T.)

“Grupo de controle” no sentido dado pela metodologia de pesquisa, ou5.
seja, aquele que serve de referência para  se avaliar as mudanças ocorridas
no grupo estudado. No caso, o dos cientistas. (N. T.)

No original, “more educated”6.

Em latim, “magisteria” é o plural de “magisterio”, caso nominativo.7.
Autoridade da Igreja para estabelecer o que é verdade na religião.
“Nonoverlapping magisteria” se traduziria por “magistérios que não se
superpõem”. (N. T.)

Neste ponto, o tradutor preferiu reproduzir todo o parágrafo, sem cortes,8.
tal como foi divulgado em português, no Brasil, pela Igreja Católica, já que
no texto de Pigliucci há algumas diferenças em relação a esse trecho do
documento. (N. T.)

O autor emprega inicial minúscula em “deus”, aqui e em outros pontos do9.
texto, em casos em que é costume se grafar esse vocábulo com letra
maiúscula, tanto em inglês quanto em português. A tradução manteve essa
grafia. (N.T.)

No original, “intelligent design”. (N. T.)10.

No original, “established”. (N. T.)11.

No original, “summer salaries“. Inexistente no Brasil. Sua correspondência12.
em nosso país seria o adicional recebido em razão de bolsa de pesquisa.

Thomas Henry Huxley (1825-1895), biólogo inglês, conhecido como “O13.
buldogue de Darwin” pela sua defesa da teoria da evolução de Charles
Darwin. Dois de seus netos também se tornaram famosos: Julien Huxley
(1887-1975), igualmente um biólogo notável, e seu irmão Aldous Huxley
(1894-1963), um dos maiores escritores ingleses do século XX (N.T.)

Massimo Pigliucci is assistant professor in the departments of Botany



and of Ecology and Evolutionary Biology at the University of Tennessee
in Knoxville.  He has a Doctorate in genetics from the University of
Ferrara (Italy), and a Ph.D. in botany from the University of Connecticut.
He  has  been  a  post-doctoral  associate  at  Brown  University.  His
academic research focuses on the ecology and evolution of genotype-
environment interactions, that is on the old nature vs. nurture problem.
He wrote two popular science books in Italian: The Romance of Life, on
evolution for high school students; and The Road to the Stars, on the
exploration of the solar system, co-authored with Franco Foresta Martin.
Sinauer is about to publish is technical book Phenotypic Evolution: A
Reaction Norm Perspective (co-authored with Carl Schlichting), and he
is  now  finishing  a  second  technical  book,  Phenotypic  Plasticity:
Environmental,  Molecular,  and  Organismal  Perspectives  for  Landes-
Academic Press.

autor: Massimo Pigliucci

tradução: Sérgio Luiz Mansur

fonte: Skeptic Magazine Articles Archives

https://www.skeptic.com

