O Caso Contra a Imortalidade

“...no presente estagio da psicologia e da fisiologia, a crenca na
imortalidade da alma nao pode reivindicar, em qualquer nivel,
respaldo cientifico; e tais argumentos, tanto quanto é possivel
neste assunto, apontam para a provavel extin¢do da personalidade

por ocasiao da morte.”

Bertrand Russell

Definindo o Problema

Existe vida apds a morte? Esta pergunta tem sido feita desde a aurora
da civilizacio. E possivelmente a pergunta mais importante e pessoal
que alguém pode fazer a luz da consciéncia de sua propria mortalidade.
A imortalidade é um assunto complexo vinculado a varias outras
questdes filosoficas que precisam ser analisadas. Um pré-requisito
fundamental a abordagem da questdo da imortalidade é colocar o

problema dentro do contexto adequado.


https://ateus.net/artigos/critica/o-caso-contra-a-imortalidade

Corliss Lamont define a imortalidade como:

A sobrevivéncia literal da personalidade ou consciéncia humana
individual por um periodo indefinido ap6s a morte [fisica], com sua
memodria e percepcao de autoidentidade essencialmente intactas
(Lamont 22).

Uma distincao fundamental é a diferenca entre a sobrevivéncia da
morte corporal e a imortalidade. Sobrevivéncia implica apenas a
continuacao da existéncia da personalidade apds a morte fisica do
corpo, sem especificar se tal existéncia é eterna ou se ocasionalmente
conduz a aniquilagdo (Edwards, “Introduction” 2). Apesar de haver
argumentos que tentam provar a indestrutibilidade da alma — e
portanto também a imortalidade — (ex. Platao), esses ndo sao a
preocupacao deste ensaio; tampouco serao levantados os problemas
potenciais relacionados a ideia da existéncia eterna. Este artigo visa
tratar da possibilidade |6gica e das evidéncias em favor ou contra a
sobrevivéncia a morte corporal. Argumentos em prol da sobrevivéncia
nao estabelecem coisa alguma em favor da imortalidade; todavia,
argumentos contra a sobrevivéncia sao argumentos contra a
imortalidade. Em outras palavras, a imortalidade pressupde a
possibilidade da sobrevivéncia. Isto também significa que qualquer
evidéncia considerada pela parapsicologia serve apenas como
evidéncia a sobrevivéncia (2). Este artigo nao ira discutir os argumentos
éticos que pretendem estabelecer a imortalidade como uma

consequéncia necessaria da benevoléncia de um Deus onipotente. Esta



linha de argumentacao nos divergiria do tépico deste documento,
tocando argumentos relativos a existéncia e natureza de Deus, 0s quais
estdo além do escopo deste ensaio. Os argumentos analisados aqui

serao de natureza filoséfica ou empirica.

Ha duas posi¢cdes fundamentais quanto a questao da imortalidade. A
hipétese da sobrevivéncia afirma que a personalidade humana de
alguma forma continuara existindo apds a morte do corpo fisico; a
hipotese da extincao defende que a personalidade humana sera
permanentemente extinta apds a morte do corpo. Esta distincao pode
parecer redundante e 6bvia, mas a necessidade de definicdes precisas
tornar-se-a clara quando analisarmos as teorias da sobrevivéncia que
alegam uma extincao tempordria. Admitirei que o 6nus da prova recai
sobre a hipdtese da sobrevivéncia porque em nossas vidas diarias
apenas conhecemos a existéncia da personalidade em associacao com
um organismo fisico vivo; isto €, evidéncias conclusivas para a
continuacao da existéncia da personalidade ap6s a morte do corpo

fisico nao existem para quaisquer dos pontos de vista que analisarei.

Outra distincao importante é a diferenca entre as formas pessoais e as
impessoais de sobrevivéncia. A sobrevivéncia pessoal significa que as
pessoas sobreviverao a morte corporal como individuos distintos. Um
exemplo de sobrevivéncia impessoal seria a crenca budista no nirvana
como uma espécie de Mente Absoluta a qual mentes individuais se
fundem ou sdo absorvidas quando a iluminacao é plenamente atingida

(Edwards, “Introduction” 2-3). Ente ensaio ird focalizar exclusivamente



a sobrevivéncia pessoal.

Ha trés “veiculos” para a sobrevivéncia da personalidade apds a morte
do corpo que serao considerados: a mente desencarnada, o corpo astral
e a ressurreicao. Esses veiculos podem ser usados sozinhos ou em
combinacao. Uma mente desencarnada é uma substancia imaterial e
inespacial que constitui o estado mental de uma pessoa — uma “alma”.
O corpo astral é uma espécie de matéria exoética; em seu sentido mais
fundamental refere-se a uma entidade espacial dotada de

caracteristicas fisicas como forma, volume e posicao espacial.

Esses critérios precisam ser explicitados a fim de distinguir o corpo
astral da mente desencarnada. Consequentemente, a principio, o corpo
astral é detectavel, mas na pratica isso é extremamente dificil — caso
contrario ele seria percebido deixando o corpo por ocasiao da morte ou
talvez durante experiéncias extracorpéreas. O corpo astral também
pode ser encarado especificamente como um reflexo das caracteristicas

do corpo fisico.

A ressurreigao corporea é considerada um milagre patente de Deus nas
tradicOes judaico-crista e islamica, e assim pressupde a veracidade do
monoteismo tradicional. Todavia, como aponta Kai Nielsen, “se os
motivos para se acreditar em Deus sao escassos, 0s motivos para se
acreditar na ressurreicao corpdrea sao duplamente escassos” (Nielsen
238). Este aspecto é relevante porque argumentos contra a existéncia
de Deus sao argumentos decisivos contra a ressurreicao; porém os

argumentos desta natureza nao sao minha preocupac¢ao neste



momento. Para isolar a ressurreicao como um veiculo para a
sobrevivéncia, assumirei a versao da ressurreicao que admite a
extincdo da personalidade na morte e sua recriacdo através da
ressurreicao do corpo. A ressurreicao pode ser concebida de duas
formas: a ressurreicao literal do corpo decomposto ou a criacao de um
novo corpo ou de uma “réplica”. Deve-se observar que nao pode haver
evidéncia empirica em apoio a ressurreicao se ela for entendida como
um evento futuro na Terra ou um fendmeno que ocorre em outro

mundo.

Em filosofia a imortalidade esta relacionada ao problema mente-corpo e
ao problema da identidade pessoal. O problema mente-corpo diz
respeito a como a mente e o corpo relacionam-se um com o outro.
Muitas teorias tém sido propostas para solucionar o problema mente-
corpo. O materialismo moderno sustenta que os estados mentais sao
redutiveis a estados cerebrais fisicos. Logo, se o materialismo for
verdadeiro, a sobrevivéncia na forma de mentes desencarnadas ou de
corpos astrais é excluida automaticamente. O epifenomenalismo, o qual
afirma que a mente é um subproduto separado embora dependente do
cérebro, tem as mesmas implicacdes para a sobrevivéncia. A
ressurreicao é compativel com ambas teorias da mente. O dualismo
que defende que a mente é um ente separado e independente do
cérebro é um pressuposto necessario a possibilidade de mentes
desencarnadas ou corpos astrais (Edwards “Dependence” 292). A
ressurreicao é consistente com este dualismo se vinculada a nogao de

que uma alma constitui a personalidade, e assim nao se extingue com a



morte corporal, mas continua existindo, e posteriormente recombina-se
com um corpo ressuscitado (Flew, “God” 108). A identidade pessoal
preocupa-se com o que faz de uma pessoa a mesma pessoa com 0
passar do tempo. Problemas relacionados a identidade pessoal surgirao
dentro do contexto de argumentos especificos sobre a possibilidade

l6gica da imortalidade.

O Caso Filosoéfico Contra a
Imortalidade

A imortalidade tem sido uma questao debatida principalmente entre
fildsofos. Desse modo, ao se analisar o caso da extingcao permanente da
personalidade na morte, é conveniente que sejam discutidos os
argumentos filoséficos antes de se examinar as evidéncias cientificas
para a aniquilacao. Argumentos légicos, se bem-sucedidos, sao
decisivos; consequentemente, nem mesmo apelos a fé podem justificar
uma crenca que é incoerente, pois ninguém compreenderia em que tal
individuo alega acreditar. A hipotese da extingao € respaldada pelos
problemas conceituais que afligem as nocdes de mentes

desencarnadas, de corpos astrais e de ressurreicao.

A crenca na sobrevivéncia na forma de mentes desencarnadas
pressupde que as pessoas possuem uma substancia imaterial e

inespacial que constitui a personalidade. Uma objecao a visao de que



seres humanos sao essencialmente corpoéreos é formulada por Corliss

Lamont:

Se examinarmos cuidadosamente seus relatos, descobrimos que...
de fato eles proveem este espirito com um corpo... [S]uas
descricbes dao a ele atividades, funcdes e ambientes normalmente
pertencentes a existéncia terrena e a corpos naturais. A
personalidade imortal... desfruta e sofre um grande nimero de
experiéncias que seriam simplesmente impossiveis sem a

cooperagao do... corpo (Lamont 46).

Gardner Murphy ilustra este aspecto quando nos pede “para tentar...
imaginar como seria sua existéncia pessoal se ele fosse despido de
todos dispositivos para fazer contato com seu ambiente” (Edwards,
“Introduction” 47). Antony Flew dd um excelente exemplo de nossa

natureza corpérea:

Considere... como vocé ensinaria em palavras o significado de uma
pessoa para uma crianca. Isto é feito... através de algum tipo
direto ou indireto de indicacao dos membros desta classe
especifica de objetos fisicos vivos a qual todos nds pertencemos
(Flew, “God” 111).

Assim, para citar John Hospers: “O corpo parece estar envolvido com
toda atividade que tentamos descrever, apesar de que tenhamos

tentado imaginar nossa existéncia sem ele” (Hospers 280).

Isto levanta uma questao interessante. Mesmo concedendo-se a



possibilidade da existéncia desencarnada, ainda seria necessario
justificar a identificacao do espirito desencarnado com a pessoa

anteriormente de “carne e 0sso”. C. D. Broad argumenta:

Se nao posso conceber claramente como seria ser uma pessoa
desencarnada, acho praticamente inacreditdvel que as
experiéncias de tal pessoa... poderiam ser suficientemente
continuas com aquelas tidas durante sua vida a ponto de
constituirem juntas as experiéncias daquela mesma pessoa (Broad
278).

Muitos filésofos argumentaram que a continuidade corpérea é mais
essencial a identidade pessoal que a memdria, porque alegacoes
mnemonicas podem ser verdadeiras ou falsas; logo, a memoéria em si
nao é suficiente para fazer de vocé a mesma pessoa ao longo do tempo
— a continuidade corporal, eles argumentam, é necessaria (Edwards,
“Introduction” 48-9).

Outro problema para mentes desencarnadas é o chamado problema da
individuacao. Basicamente, o problema é este: Como distinguimos a
mente A da mente B? A resposta € a localizacdo espacial de seus
corpos (Edwards, “Introduction” 49). E inconcebivel como duas mente
poderiam ser distinguidas de outro modo, especialmente se
adicionarmos a condicao extra de que estas mentes sejam idénticas em

seu conteldo de pensamento, o0 que é logicamente possivel.

Isso nos traz a nocao de corpos astrais. O que as teorias do corpo astral

tentam fazer é “retratar a imortalidade em termos de uma imagem



visual do corpo inteiramente dissociada da imagem tatil, a fim de
preservar a forma do corpo terreno sem sua solidez” (Lamont 48). Este
é o tipo de imortalidade que a maioria das pessoas imagina. Esta visao
tende a reforcar o argumento de que humanos sao essencialmente

corpéreos ao definir corpos astrais em relacdo aos corpos fisicos:

Esta visao nao... evita o dilema que temos descrito? Sim, mas
apenas para confirmar muito claramente nosso argumento central.
Tao logo nosso espirito-além-da-morte torna-se ele préprio uma
coisa material, é entdao que recebe um corpo... Deste modo a
unidade essencial do corpo-personalidade é novamente

demonstrada (Lamont 49).

Flew apresenta o problema da seguinte maneira: “Obviamente, isto é
para encontrar alguma caracterizagao positiva para um corpo astral”
(Flew, “God” 117). Ou seja, se vamos comecar a levar a nocao de
corpos astrais a sério, vamos precisar de alguns critérios positivos para
0 que é ser um corpo astral, em vez de um contraste entre estes e

mentes desencarnadas ou corpos fisicos normais.

Um absurdo para as teorias do corpo astral é que corpos astrais
necessitariam de vestimentas astrais, para nao mencionar todo um
plano astral que muito convenientemente assemelha-se e funciona
quase exatamente igual ao mundo fisico(1). Outro problema para as
teorias do corpo astral é o da sincronizacdo. O corpo astral é
supostamente uma duplicata exata do corpo fisico (Edwards,

“Introduction” 21). Assim, para cada acao fisica ha uma acdo astral



correspondente (22).

Como Paul Edwards indica, “todos os eventos na vida de uma pessoa
[envolvem] contato fisico... [mas] o corpo astral ndo pode tocar ou ser
tocado por outro corpo” (22). Edwards crava o Ultimo prego no caixao

de uma versao das teorias do corpo astral quando observa que:

Se o corpo astral é uma duplicata exata do corpo regular, entao
deve morrer juntamente com este... Se o corpo normal morreu
como resultado de um tumor cerebral ou como resultado de um
tiro no coracao, o cérebro e o coracao astrais devem ter sido

similarmente lesados (22).

Entretanto, ndao ha dificuldades conceituais com uma versao modificada
da teoria dos corpos astrais. Ndo é necessario que os corpos astrais
espelhem exatamente os corpos fisicos; o minimo necessario a
caracterizacdo de corpos astrais é que apresentem algumas
caracteristicas fisicas como forma, volume e posicao espacial. Uma
caracterizagdo minima, todavia, dificilmente proporciona uma
justificativa plausivel. E necessadria uma caracterizacdo positiva
especifica para que a teoria seja crivel. Qual a espécie de matéria
exoética de que o corpo astral se constitui? Por que o corpo astral

permanece indetectavel? Como o corpo astral funciona?

Finalmente chegamos a ressurreicdo. A ressurreicdo literal de corpos
em decomposicao enfrenta um simples e insuperavel problema: Como

as partes constituintes de corpos em fase avancada de decomposicao



que foram absorvidas por outros seres humanos vado ser reconstituidas
se sao compartilhadas por outras pessoas? O canibalismo apresenta o

mesmo problema.

Outra forma de ressurreicao recorre a criacdo de um novo corpo que
nao é materialmente continuo com o antigo. Flew imediatamente
objeta: “Produzir um objeto indistinguivelmente similar apds o primeiro
ter sido destruido e ter desaparecido completamente nao equivale a
produzir o mesmo objeto novamente, mas uma réplica” (Flew, “God”
107). Peter Van Inwagen argumenta que esta objecao aplica-se até
mesmo a ressurreicao literal. Ele nos incita a imaginar um manuscrito
escrito por Santo Agostinho, queimado pelos arianos em 457, e
milagrosamente recriado por Deus em 458 (Van Inwagen 242). Van

Inwagen afirma:

O manuscrito criado por Deus... ndo é o manuscrito que foi
destruido, pois os varios atomos que compdem os tracos de tinta
na sua superficie estdo ocupando suas presentes posicdes nao
como resultado da atividade de Agostinho, mas da de Deus (Van

Inwagen 234).

Ele também usa a analogia de uma casa de blocos construida por uma
crianca. Se a mae acidentalmente derruba a casa, e entdo a reconstréi
na mesma configuracdo da original, a casa resultante nao é a

construida pela crianca, mas a construida pela mae (Van Inwagen 243).

Como John Hick argumentou, se a réplica pode ou nao ser identificada



como a pessoa original isso € uma questao de escolha. A “objecao da
réplica” admite que o eu de alguém é um fato independente da
existéncia de quaisquer outras pessoas. Em outras palavras, visto que
eu nao seria a réplica se eu existisse e nao tivesse morrido, entao nao
ha margem a afirmacdo de que sou a réplica apds a dissolucdao de meu
corpo original. Esta suposicao, entretanto, é invalida. Van Inwagen
parece estar fazendo jogos linguisticos quando argumenta que
reconstituir a pessoa a partir mesma matéria seria uma réplica. O
manuscrito criado por Deus tem a mesma histéria causal que o
manuscrito de Santo Agostinho, uma vez que sao materialmente
continuos entre si, portanto sao o mesmo manuscrito. Uma réplica
materialmente continua com a pessoa original indica identidade, mas
continuidade corpérea nao é necessaria para a identidade pessoal. Se
meu carro é consertado e todas as suas pecas sao gradualmente
substituidas, o carro resultante € o mesmo? Sim, de fato. Se cada uma
das partes foi sendo substituida, e algum tempo depois o carro foi
completamente remontado a partir de componentes novos, mas
exatamente com 0s mesmos materiais, caracteristicas e configuracdes
do original, o carro resultante é 0 mesmo. E 0 mesmo carro porque é a
continuagao mais proxima do original(2). Se o original existe e uma
réplica idéntica é criada, entdo o original seria a continuacdo mais
préxima e a réplica nao seria 0 mesmo carro. A destruicao do original
tem importancia. Se meu corpo morre, e uma réplica é criada, ha
margem para que ele seja chamado de eu; se uma réplica é criada, mas

meu corpo ainda esta vivo, entdao ndo ha margem para chama-lo de eu.



Portanto a objecao da réplica falha em excluir a possibilidade da

ressurreicao.

Admitir que a ressurreicao corpdrea é logicamente possivel, entretanto,
nao é de muita valia. Cientificamente, a crenca de que uma pessoa
cujos restos tenham virado pd ou sido absorvidos por outros
organismos sera regenerada como uma réplica plenamente funcional é
inacreditavel. Usando um dos exemplos de Kai Nielsen, tal evento é tao
improvavel quanto que um homem venha a desenvolver um
exoesqueleto de aluminio enquanto seus 0ssos transformam-se em
barras de ferro (Nielsen 240). Embora possamos imaginar vagamente
como tais eventos seriam, quando se chega aos detalhes isso se torna
impossivel de ser imaginado (Nielsen 240-41). Apresentar uma
explicacao detalhada de como uma réplica ressuscitada poderia vir a
existéncia seria tdo promissor quanto explicar como astronautas
poderiam construir uma estacao espacial no centro do Sol. Tais eventos
sao possibilidades l6gicas apenas porque nao sdao autocontraditérios
como, por exemplo, um quadrado redondo. Todavia, nao sao

possibilidades cientificas reais.

Aqueles que acreditam na ressurreicao corpérea provavelmente
reconheceriam que tudo isto é muito improvavel na auséncia de um
milagre de Deus. Mas argumentariam que a ressurreicao nao é
improvavel se for concedida a possibilidade da intervengao divina. A
ressurreicao, obviamente, pressupbée um ato de Deus, contudo, nao

temos mais motivos para acreditar que um Criador inteligente



ressuscitaria humanos que temos para acreditar que ressuscitaria
dinossauros. Este é o caso porque nao temos como determinar de modo
confidvel a probabilidade de qualquer evento uma vez que seja
permitida a intervencao sobrenatural. Consequentemente, se admitida
a intervencao sobrenatural, a ressurreicao torna-se exatamente tao
provavel quanto o desenvolvimento de um exoesqueleto de aluminio
em um individuo que ao mesmo tempo tem seus 0ssos transformados

em barras de ferro.

Outro problema para qualquer teoria da sobrevivéncia € o da regressao

da idade, o qual é apresentado por W. T. Stace:

Quando um homem idoso morre, qual é a consciéncia que
sobrevive? E a sua consciéncia logo antes da morte, que talvez
houvesse se tornado débil? Ou a sua consciéncia da meia-idade?
Ou a mente infantil que tinha quando era um bebé? O fato nao é
que ndo temos as respostas para essas perguntas... O fato é que
todas as possiveis respostas sao igualmente insensatas... [UIm
homem velho que morre retornara subitamente a meia-idade apds
sua morte? E uma crianca falecida subitamente tornar-se-4

madura? (Edwards, “Introduction” 60).

Os problemas conceituais com os trés veiculos mais comuns para a
sobrevivéncia fazem dela uma possibilidade altamente implausivel. A
existéncia desencarnada é inconcebivel; os corpos astrais sdao mal-
definidos ou indefinidos demais para garantir sua aceitacao; a

ressurreicao literal nao consegue justificar o fato de que muitas pessoas



que compartilharam a mesma matéria nao podem ser todas
ressuscitadas a partir desta mesma matéria. Nao ha problemas légicos
em relagdao a uma réplica ressuscitada, mas dada nossa experiéncia
passada, a ressurreicao apresenta-se como uma possibilidade

extremamente improvavel para o futuro.

Agora me voltarei a evidéncia cientifica.

O Caso Cientifico Contra a
Imortalidade

A ciéncia moderna demonstra a dependéncia que a consciéncia tem do
cérebro, confirmando que a mente deve morrer juntamente com o
corpo. Esta conclusao é emocionalmente dificil de se aceitar. Dylan
Thomas expressa de modo vigoroso a animosidade que muitos de nés
sentem em face da consciéncia de nossa inevitavel extincao: “Nao
mergulhes docilmente nesta noite boa: revolta-te, revolta-te contra a
extincao da luz” (Lamont 211). Miguel de Unamuno expressa
sentimentos andlogos: “Se é o nada que nos aguarda, entdo
cometamos uma injustica contra ele; lutemos contra o destino, ainda
que sem esperanca de vitdéria” (Lamont 211). Bertrand Russel chega a
uma conclusao diferente: “Devo desprezar os calafrios de terror que a
ideia da aniquilacao traz. A felicidade nao é menos verdadeira porque

forcosamente tera um fim; tampouco a reflexao e o amor perdem seu



valor porque nao sao eternos” (Edwards, “Immortality” VI). Devo
admitir que, quando confrontada a morte de alguém préximo a mim, ou
quando ao reflito sobre a minha inevitdvel morte, ndao me sinto
confortada por estas sabias palavras. Entretanto, nao podemos
fundamentar nossas crencas no que gostariamos que fosse verdade; a
verdade sO pode ser encontrada pesando-se as evidéncias em funcao
de uma certa ideia. No caso da imortalidade, a hipétese da extincao é
respaldada por contundentes e incontroversas evidéncias provenientes
de sdlidos dados experimentais de psicofisiologia, enquanto a hipétese
da sobrevivéncia sustenta-se, no maximo, por evidéncias anedéticas

fracas e questiondveis da parapsicologia.

O grito de guerra de muitos parapsicélogos é que encontraram
indiscutiveis evidéncias para a o fendmeno paranormal ou “psi” que sao
inexplicaveis para a ciéncia moderna, mas que tém sido ignoradas ou
negadas pela comunidade cientifica principalmente porque nao se
encaixam aos dogmaticos preconceitos e as no¢des preconcebidas dos
cientistas modernos. Esses parapsicélogos frequentemente falam de
uma revolucdo cientifica vindoura compardvel a descoberta de
Copérnico — de que o Sol é o centro do sistema solar. Antony Flew

argumenta que as acusacoes de dogmatismo a priori sao infundadas:

E simplesmente grotesco reclamar, na auséncia de quaisquer
evidéncias falsedveis decisivas, que esses apelos as... chamadas
leis estabelecidas da fisica sdao exercicios de um dogmatismo a

priori. Pois o que “a priori" significa é: anterior e independe da



experiéncia. Mas nestes... tipos de casos encontramos gigantescas
massas de dados empiricos sustentando nossas atuais crencas e

nossas atuais descrencas (Flew, “Parapsychology” 138-9).

Ndo ha fundamentos para a conclusdo de que a parapsicologia vai
liderar alguma espécie de revolugdo cientifica. As revolucionarias
teorias de Copérnico e Darwin necessitaram do suporte de varios tipos
diferentes de evidéncia sélida antes de ganharem a aceitacdo da
comunidade cientifica; as previsbes de Einstein referentes a
relatividade baseavam-se numa teoria cientifica e foram
posteriormente verificadas pela experimentacao. Entretanto, quando
analisamos a parapsicologia, nao encontramos qualquer indicacao de
tal revolucao vindoura. Primeiro, para citar Flew, “a longamente
procurada demonstracao reprodutivel de quaisquer fendmenos psi
parece continuar tao distante quanto sempre foi” (Flew,
“Parapshychology” 140). Um estudo do National Research Council
[Conselho Nacional de Pesquisa] em 1988, publicado como Enhancing
Human Performance [Potencializando a Performance Humanal, analisou
muitas areas de pesquisa para determinar como potencializar a
performance individual ou em grupo (Frazier 150). O relatério da NRC
sobre os “Fendmenos Paranormais” concluiu: “O comité nao encontrou
justificativas cientificas nas pesquisas conduzidas ao longo de um
periodo de 130 anos para a existéncia de fendmenos parapsicoldgicos”
(Frazier 151). Segundo, “ninguém foi capaz de arquitetar uma teoria
sequer parcialmente plausivel em favor da ocorréncia de quaisquer

fenomenos psi” (Flew, “Parapsychology” 140). Finalmente, os



parapsicélogos ndo oferecem nenhum critério positivo para se discernir
que tipos de evento deveriam ser classificados como um exemplo de
fendbmeno paranormal. Como coloca Flew, “todos os termos psi
referem-se a auséncia de outros meios ou mecanismos, ou a auséncia,

em qualquer grau, de meios normais e conhecidos” (140).

Obviamente, em geral, a evidéncia parapsicolégica estd em falta.
Todavia, devemos avaliar a evidéncia parapsicoldgica diretamente
referida como mais consistente com a sobrevivéncia. Relatos de
aparicdes podem ser explicados em termos de fraudes e alucinagdes.
Evidéncias fotograficas de aparicdes sao dubias(3) porque fantasmas
notavelmente tendem a se assemelhar com exposi¢cdes duplas
(“Ghosts” 293). Ademais, aparicdes podem ser explicadas em termos

de alucinagbes porque:

Ha uma tendéncia para que sejam “vistas” faces e formas
humanas mesmo em formas bastante aleatérias... E possivel que
criacOes sensoriais desta natureza sejam ocasionalmente evocadas
em estados de medo, e parece realmente haver fatores sociais
determinando em certo grau as formas adotadas pelos
fantasmas(4) [Italicos meus]... [A] falta de evidéncias consistentes

impossibilita a aceitacao geral de fantasmas (293-4).

A teoria de que aparic0es sao alucinacdes em vez de manifestacdes
externas de falecidos ganha respaldo adicional com as muitas
observacdes de outras pessoas que estavam em posicao de avistar a

aparicao relatada mas nao a viram (Cook 128). Finalmente, o fato de



que aparicdes “raramente comunicam alguma informacao importante”
sugere que experiéncias com aparicdes sao alucinatérias (Beloff,
“Anything” 261).

Experiéncias extracorpéreas (Out-of-body experiences ou OBES)
também sao citadas como evidéncias parapsicoldgicas para a
sobrevivéncia. A ex-parapsicéloga Susan Blackmore sumariza os
resultados das investigagdes em OBEs: “Nao ha evidéncias reais de psi
nas OBEs; nao ha evidéncias de qualquer coisa separando-se do corpo;
e nao ha evidéncias de efeitos causados por entes extracorpdreos”
(Blackmore, “Elusive” 132). Experimentos desenvolvidos para detectar
a dupla [o individuo real e o desdobrado] durante as OBE tiveram

resultados negativos:

A magnitude de qualquer efeito detectado tem diminuido com o
progresso da sofisticacdo experimental. Estudos mais recentes
utilizaram magnetémetros, termistores, detectores ultravioleta e
infravermelho, e assim por diante... mas ainda nao foi encontrado

um detector confidvel (Blackmore, “Oxford” 572).

Parapsicélogos “tém até mesmo utilizado ‘detectores’ animais e
humanos, mas nenhum logrou sucesso na deteccao de qualquer coisa
confidvel” (Blackmore, “Near-Death” 38). Outro tipo de experimento foi
desenvolvido para determinar se individuos em OBE podem obter

informagdes de um local remoto. Blackmore conclui que:

A evidéncia experimental é fraca. Foi pedido que os individuos



visualizassem cartas, nimeros ou imagens especificas colocados
em salas distantes... [e] outros estudos tentaram descobrir se 0s
individuos pareciam estar observando de um local especifico
durante as OBEs; contudo, os resultados foram inconclusivos. Em
geral estes estudos apresentam resultados confusos, e ndo estd
claro se ha qualquer processo paranormal envolvido (Blackmore,
“Oxford” 572).

Parece que a evidéncia é mais consistente com um modelo psicolégico
das OBEs:

Se a estimulacao sensorial é reduzida ou interrompida, o modelo
normal do mundo baseado nos estimulos pode comecar a tornar-se
instavel e esvaecer. Neste caso o sistema cognitivo tentara
restaura-lo ao normal criando um novo modelo do mundo através
da imaginacdo... [a partir] de uma visdo panoramica, como um

“olho aéreo” (Blackmore, “Oxford” 573).

De acordo com este modelo, “se a OBE ocorre quando o modelo normal
da realidade encontra-se substituido pela visao panoramica construida
pela memdria, entao pessoas que tém OBEs devem ser mais capazes
de utilizar tais visbes com memorias e com imagens” (Blackmore,
“Elusive” 133). Blackmore conduziu algumas experiéncias e descobriu
que “individuos que passaram por OBEs tinham melhor capacidade de
mudar pontos de vista, eram especialmente bons em imaginar cenas de
uma posicao acima de suas cabecas, e tinham maior probabilidade de

lembrar de seus sonhos em uma perspectiva panoramica” (133).



Peter Geach argumenta que a evidéncia para a “dupla” é fraca porque:

SupOe-se que haja muitos “corpos ténues” por toda parte, e fisicos
tém muita aparelhagem sensivel; todavia, fisicos nao
comprometidos com pesquisas fisicas nunca sao incomodados pela
interferéncia de “corpos ténues”... A descoberta dos raios-X e dos
elétrons ndo interessou ao publico leigo, mas os fisicos, para
estudarem as evidéncias; e enquanto os fisicos... recusarem-se a
levar os “corpos ténues” a sério, um estudo das evidéncias destes

feito por um leigo como eu seria uma perda de tempo (Geach 226).

Outro fendmeno frequentemente citado como evidéncia da
sobrevivéncia sao as experiéncias de quase-morte [NDEs — Near-death
experiences]. Os proponentes da sobrevivéncia argumentam que o fato
de os tracos fundamentais das NDEs serem quase invariavelmente
relatadas por todos que vivenciam as NDEs constitui uma evidéncia de
uma realidade post-mortem objetiva. Entretanto, esses tracos
fundamentais podem ser explicados por modelos fisioldgicos porque os
mesmos processos cerebrais ocorrem no inicio do processo da morte
(ex: privacao de oxigénio, liberacao de endorfina, descargas neurais
aleatérias) daqueles que vivenciam NDEs, e portanto suas experiéncias
subjetivam devem ser similares (Blackmore, “Dying” 261). Outro
argumento é o de que NDEs sdo reais porque parecem reais; isto
constitui uma evidéncia de que as NDEs refletem uma realidade
externa tanto quanto o fato de alucinacdes parecerem reais constitui
uma evidéncia de que sao reais. Alguns pesquisadores alegaram que

informacdes foram obtidas em NDEs através de meios nao-sensoriais,



mas nao ha evidéncia experimental respaldando tais afirmacdes.
Madelaine Lawrence desenvolveu um experimento de obtencao de
informacdes onde uma tela eletronica era colocada na ala de
reabilitacdo cardiaca no Hospital Hartford, Connecticut, que exibia uma
sentenca que mudava aleatoriamente e que nao podia ser vista em
favor do paciente ou da equipe (Lawrence 158-9). Quando alguém tinha
uma NDE, tudo que precisava fazer era repetir o que a sentenca dizia;
entao a equipe podia informar o que o paciente em NDE disse para que
fosse determinado se houve um acerto. Os resultados nao produziram
quaisquer evidéncias de que alguém pode obter informacdes de um
local remoto durante uma NDE(5). A precisao das descricdes do
ambiente em NDEs pode basear-se em percepcdes semiconscientes do
ambiente anteriores ao colapso da percepc¢ao, que sdo incorporadas a
imagética alucinatdria durante as NDEs. Nao ha corroboragao para
alegacoOes de percepcao exterior ao ambiente imediato do paciente(6)
ou de percepcdes precisas em NDEs no escuro(7), portanto o
argumento paranormal nao constitui evidéncia em favor sobrevivéncia
(125-133). Finalmente, o fato de que pessoas experimentaram
transformacdes de personalidade ap6s NDEs nao indica uma
experiéncia mistica post-mortem. Um estudo conduzido por Kenneth
Ring descobriu que transformacdes de personalidade ocorreram em
pessoas que chegaram medicamente préximas da morte, tendo elas
vivenciado a NDE ou nao, sugerindo que a transformacao resultou do

confronto com a morte em vez da NDE (248-9).

Algumas descobertas das pesquisas sobre NDE sao mais consistentes



com modelos fisiolédgicos e psicoldégicos. Nenhum dos pacientes que
manifestaram NDEs tiveram morte cerebral, pois esta é irreversivel
(Beyerstein 46). Primeiro, NDEs apenas ocorrem em um terco de todos
0s casos onde ha crises de quase-morte (Ring 194). Segundo, 0s
detalhes das NDEs dependem da bagagem cultural e da personalidade
do individuo (Ring 195). Terceiro, fatores fisioldgicos e psicoldgicos
afetam o conteudo das NDEs. Barulhos, tuneis, luzes brilhantes e outros
seres sao comuns em condigoes fisioldgicas que afetam diretamente o
estado cerebral, como ataques cardiacos e anestesias; enquanto
euforia, sentimentos misticos, flash-back da vida e transformacdes
positivas podem ocorrer quando pessoas simplesmente acreditam que
vao morrer (Blackmore, “Dying” 44-45). Quarto, os tracos fundamentais
das NDEs sao observados em alucinac6es naturais ou induzidas por
drogas (Siegel 174). A OBE pode ser induzida pelo anestésico cetamina
(Blackmore, “Dying” 170). A experiéncia de um tlnel é uma forma
comum de alucinacao psicodélica (Siegel 175-6). Todos os estagios da
NDE ocorreram sequencialmente sob influéncia de haxixe (Blackmore,
“Dying” 42-3). Quinto, o acumulo de diéxido de carbono no cérebro
induz NDEs (Blackmore, “Dying” 53-4). Sexto, a revisao panoramica da
vida assemelha-se muito a uma forma de epilepsia do lobo temporal
(206). Ha até casos onde epiléticos que tiveram OBEs ou viram
aparicoes de amigos e familiares falecidos durante seus ataques (206).
Sétimo, simulacdes computadorizadas de descargas neurais aleatérias
baseadas no mapeamento olho-cérebro do cortex visual produziram o

tlnel e a luz caracteristicos das NDEs (84). Oitavo, o fato de que a



naloxona — um antagonista opiato que inibe os efeitos da endorfina no
cérebro — interrompe as NDEs proporciona alguma confirmacao da

teoria endorfinica para a NDE:

Dentro de um minuto [apds ter sido administrada a naloxona] ele
acordou em um estado de agitacao e posteriormente relatou que
uma experiéncia do tipo NDE foi aparentemente interrompida pela
naloxona, sugerindo que a experiéncia talvez tenha sido mediada
por peptideos opioides (Saavedra-Aguilar and Gomez-Jeria
210-211).

Finalmente, NDEs podem ser induzidas por estimulacao elétrica direta
de areas cerebrais circundantes a fissura silvica no lobo temporal
direito (Morse 104).

Outras descobertas sao absolutamente inconsistentes com a hipotese
da sobrevivéncia. Os tlUneis descritos nas NDEs variam
consideravelmente em forma. Se as NDEs refletissem uma realidade
externa, esperar-se-ia consisténcia quanto a forma do tlnel que as
experiéncias relatam (Blackmore, “Dying” 77). Ademais, casos de NDE
foram relatados onde o paciente identificou os “seres de luz” como
sendo a equipe médica fazendo as tentativas de ressuscitacao (227).
Finalmente, o fato de que “criancas sao mais propensas a ver amigos
vivos que amigos falecidos” durante NDEs sugere fortemente que as
NDEs nao sao experiéncias de uma realidade externa post-mortem.
(Blackmore, “Near-Death” 36).

Memdrias de vidas passadas também sao consideradas evidéncias da



sobrevivéncia, especialmente da reencarnac¢ao. Ha evidéncias reunidas
por parapsicdlogos onde pessoas fornecem detalhes histéricos precisos
quando descrevem, sob hipnose, “memérias” de “vidas passadas”. Esta
evidéncia, entretanto, é mais consistente com uma explicacao

alternativa — a criptomnésia. Melvin Harris descreve este fendmeno:

Para compreender a criptomnésia precisamos pensar no
subconsciente como uma vasto e confuso depdsito de informacao.
Esta informacao vem de livros, de jornais, de revistas, de palestras,
de programas de televisao e radio, de observacao direta e até de
fragmentos de conversas ouvidos por acaso. Sob circunstancias
normais a maior parte deste conhecimento nao esta sujeito a
recordacao, mas algumas vezes estas informacdes profundamente
enterradas sao revividas espontaneamente. Elas podem emergir
de maneira obscura, pois suas origens foram complemente

esquecidas (Harris 19).

H& numerosos casos onde a informacdo das regressdes a vidas
passadas teve suas fontes mundanas rastreadas apds investigacoes

mais aprofundadas (Edwards, “Introduction” 9). De fato,

Em todos os casos [de vida passada] evocados sob hipnose até o
momento, ou nunca houve tal pessoa como descrita, ou o
personagem em questao poderia ter sido conhecido pelo
informante que... talvez nao estivesse conscientemente ao

corrente da fonte daquele conhecimento (Beloff, “Anything” 262).

Outro tipo de memdria de vidas passadas nao envolve regressao



hipndtica. “Memodrias” de vidas passadas espontaneamente surgiram
durante a infancia em casos investigados na india por lan Stevenson.
Stevenson pesquisou casos onde criancas geralmente entre dois e
quatro anos de idade comecavam a falar sobre suas “vidas passadas” e
suas “mortes passadas” (Edwards, “Introduction” 11). Normalmente as
memorias desaparecem aos oito anos. Em varios casos as pessoas que
as criancas alegaram ter sido numa vida passada de fato existiram e

muitas descri¢cdes foram feitas com precisao (11).

Stevenson descartou a possibilidade de fraude porque nao encontrou
motivos que a justificassem. lan Wilson aponta que muitas criancas
afirmavam ter pertencido a uma casta superior, deste modo uma
motivacao para melhores condicdes de vida é ébvia (Edwards,
“Introduction” 12). Em um caso um garoto queria um terco das terras
“de seu pai na vida passada” (12). Stevenson contratou David Barker,
que estava pesquisando para uma dissertacao sobre antropologia na
india, para ajuda-lo a analisar alguns de seus casos, e Barker concluiu
que nao havia uma Unica evidéncia convincente de qualquer fator
paranormal (12). Stevenson também contratou o advogado Champe

Ransom para analisar alguns casos. Ransom concluiu:

Os casos de Stevenson nao chegam a representar sequer uma
evidéncia aleijada. Em apenas 11 — dos aproximadamente 1,111
— casos de reencarnacao nao havia ocorrido contado entre as
duas familias antes do inicio da investigacao. Destes onze, sete

eram seriamente inconsistentes em algum aspecto. Isto significa



que, na grande maioria dos casos, as duas familias tinham se
encontrado anos antes de a investigacao cientifica ter comecado e
que a probabilidade de testemunho independente era bastante
reduzida. Os casos de reencarnacdo sao evidéncias anedoéticas do
tipo mais fraco (Edwards, “Introduction” 14).

O fato de que a grande maioria dos casos de Stevenson veio de paises
onde a crenca religiosa na reencarnacao é forte — e raramente de
outros locais — parece indicar que nao € a reencarnacao, mas o
condicionamento cultural que engendra as alegacdes de memdrias
espontaneas de vidas passadas. Além disso, a reencarnacao parece
incapaz de explicar os casos espontaneos nos quais criancas alegavam
lembrar da “vida passada” de uma pessoa que havia morrido apds a

crianca ter nascido (Cook 129).

Embora a mediunidade seja frequentemente citada com evidéncia da
sobrevivéncia, a maior parte deste tipo de material é dibia. A maioria
das consultas com médiuns pode ser explicada em termos de
adivinhacao e sugestdes dbvias ou subliminares fornecidas pelos
consultante (Becker 9). Ademais, como Peter Geach salienta, “Ha casos
— tao bem-autenticados quanto quaisquer outros — em que 0 médium
convincentemente desempenhou o papel de X e disse coisas que
‘Apenas X poderia saber’ quando X de fato estava vivo e normalmente

consciente” (Geach 231). Carl Becker conclui que:

A teoria de que médiuns comunicam-se com inteligéncias

desencarnadas torna-se ainda mais suspeita a luz dos



experimentos nos quais o “contato medilnico” foi feito com
individuos vivos ou demonstravelmente ficticios. O evidente
potencial de fraude neste negdcio lancou tantas suspeitas sobre a
profissdo que atualmente poucos parapsicélogos se valem de
sessOes medilinicas como uma de suas fontes de evidéncia (Becker
9).

O falecido Robert Thouless, ex-presidente da Society for Psychical
Research [Sociedade para Pesquisa Psiquical, desenvolveu um teste
para a sobrevivéncia onde uma mensagem é criptografada de tal modo
que apenas poderia ser decodificada pelas palavras-chave conhecidas
unicamente por aquele que havia morrido (Stevenson 114). Thouless
produziu trés mensagens criptografadas para si préprio, esperando
comunicar, apds sua morte, as palavras-chave que decodificariam suas
mensagens para seus colegas através de um médium. Apesar de a
primeira cifra proposta por ter sido desvendada poucas semanas apos
sua publicacao, nenhuma das outras duas foi decifrada durante sua
vida, provendo um raro ensejo para que parapsicélogos produzissem
uma evidéncia realmente contundente da sobrevivéncia a morte
corporal. A chave para uma das cifras remanescentes (uma reposicao
para a chave decifrada) foi uma chave simples de suas palavras; a
chave para a outra era uma passagem literaria de aproximadamente
cem palavras. A chave literdria, apesar de longa, poderia ser obtida
simplesmente transcrevendo-se o titulo do livro, a localizacao da
passagem naquele livro e mais duas palavras no comec¢o da passagem
(Oram 118).



A conselho de lan Stevenson, Thouless também transpds as primeiras
seis letras de sua chave de duas palavras em ndmeros utilizando uma
tabela publicada, a fim de configurar uma fechadura de combinacao
com aqueles numeros (Stevenson 114). Diferentemente dos testes de
Thouless com mensagens cifradas, o teste com a fechadura de
combinacao necessita de que a chave inteira seja conhecida para
destranca-la, e ndo da indicacdes de que se esteja chegando perto de
encontra-la através de tentativas aproximadas, deste modo excluindo a
possibilidade de que alguém poderia restringir suas opcdes tentando
repetitivamente destrancar a fechadura de combinacao (115).
Stevenson informou que a chance de se acertar a chave correta para a
fechadura de combinacao puramente por acaso era de uma em 125 mil
(115).

Quando Thouless morreu em 1984, aproximadamente uma centena de
candidatos foram submetidos a Society for Psychical Reserach, alguns
quais eram médiuns, mas nenhum deles foi capaz de decifrar quaisquer
dos cddigos de Thouless (Stevenson 114). Nao obstante, em 1995,
James Gillogly conseguiu decodificar uma das mensagens de Thouless
usando as duas palavras-chave “black beauty”, geradas por um
programa de computador de sua autoria(8), o qual produziu a
mensagem: “Esta é uma cifra que nao sera lida a menos que eu dé as
palavras-chave”. A descoberta da chave de duas palavras de Thouless
foi posteriormente confirmada quando Stevenson utilizou sua tabela
para transpor “BLACKB” em nUmeros, os quais destrancaram a

fechadura de combinacao de Thouless (155).



A falha no teste de Thouless que possibilitou sua decifracao foi o uso de
palavras triviais para a chave, que poderiam ser facilmente cruzadas
por um programa de computador desenvolvido para formar
combinacdes de duas palavras a partir das de um dicionario comum
(Oram 116). Surpreendentemente, o parapsicélogo Arthur Oram chegou
a crédula conclusao de que as repetidas falhas dos médiuns em
apresentar uma chave que decifrasse as mensagens de Thouless,
apesar dos numerosos testes, devia-se a incapacidade do falecido
Thouless de recordar-se das simples palavras-chave “no outro lado”!
(Apesar de que o falecido Thouless aparentemente recordava quem era
Oram e outros fatos similares) (Oram 117). Uma explicacao mais
simples para essas falhas é a de que Thouless nao podia comunicar as
palavras-chave porque nao havia de fato “sobrevivido” a morte, e assim
nao estava em contato com Oram através dos médiuns. Para seu

crédito, Oram reconhece este ponto:

Parece honesto admitir que se [os médiuns] estivessem
efetivamente em contato com Thouless, teriam ou fornecido a
chave ou uma explicacao [e o porqué] de que ele nao podia
lembrar ou comunicar a chave... [Um] consideravel nUmero de
pessoas sentiu estar em contado com Thouless e algumas sentiram
isto profundamente, incluindo pelo menos uma daquelas que

enviaram palavras-chave incorretas [itdlicos meus] (117).

Em relacdo ao teste mais simples de Thouless, Oram informa: “Nao ha

Casos em nossos registros de ninguém que tenha fornecido a chave de



duas palavras de modo sequer parcialmente correto” (118). Outros
semelhantes testes diretos para a hipotese da sobrevivéncia também
geraram resultados negativos: todas as tentativas de se obter post-
mortem a chave literaria de Thouless para sua mensagem
remanescente, a chave mnemoénica de J. Gaither Pratt para sua
fechadura de combinacao e a chave para a mensagem cifrada de T. E.
Wood malograram. (Stevenson, et al, 329-334). Oram sucintamente
caracteriza a condicao da evidéncia experimental medilnica para a
sobrevivéncia: “Podemos apenas ter certeza de dois fatos concernentes
a esta pesquisa; um é que houve esforcos para se obter as palavras-
chave através de médiuns; o outro fato é que nao as obtivemos” (Oram
118).

Em todos estes casos é importante perceber que explicacdes
alternativas nao precisam ser provadas. Contrariamente, se ha a
pretensao de que certos fendmenos sejam considerados indicativos da
sobrevivéncia, entdao a sobrevivéncia deve ser a Unica hipétese
consistente capaz de explicar a evidéncia. De outro modo os
argumentos a sobrevivéncia nao tém qualquer forca: “Se explicacdes
racionais podem ser propostas, entao a alegacao desaparece, nao
importando qudo bizarro seja o evento, pois o 6nus é sempre

demonstrar que o evento é paranormal” (Gregory 577).

Enquanto a evidéncia parapsicoldgica para a sobrevivéncia é
insuficiente, a evidéncia fisiolégica para a extincdo é mais que

suficiente. Em meados do século XVIII o filésofo David Hume declarou



as bases fundamentais do argumento empirico para a aniquilagdo:

A fraqueza do corpo e a da mente na infancia sao exatamente
proporcionais; seu vigor na vida adulta, sua desordem na doenca,
seu definhamento gradual na velhice; 0 passo subsequente parece
inevitavel: a dissolucao de ambos na morte (Hume 138).

Barry Beyerstein salienta que a visao “de que a consciéncia é
inseparavel do funcionamento do cérebro do individuo continua sendo a
pedra de toque da psicofisiologia” (Beyerstein 44). Isto se deve, diz ele,
a “simplicidade da teoria, a produtividade da pesquisa, a gama de
fendbmenos em seu favor e a auséncia de contraevidéncias confiaveis”
(45).

Beyerstein lista os cincos principais tipos de evidéncias empiricas que
respaldam a dependéncia da consciéncia em relacao ao cérebro.
Primeiro, a evidéncia filogenética, que se refere ao relacionamento
evolucionario entre a complexidade do cérebro e os tragos cognitivos
de uma espécie (Beyerstein 45). Corliss Lamont sumariza esta
evidéncia: “Descobrimos que quanto maior a complexidade e o
tamanho do cérebro e do seu cortex cerebral em relagao ao corpo do
animal, mais evoluida e mais versatil é a forma de vida” (Lamont 63).
Segundo, a evidéncia do desenvolvimento para a dependéncia mente-
corpo é a de que as habilidades mentais surgem conjuntamente ao
desenvolvimento do cérebro; a falha no desenvolvimento do cérebro
impede o desenvolvimento mental (Beyerstein 45). Terceiro, a

evidéncia clinica consiste em casos de dano cerebral resultante de



acidentes, toxinas, doencas e desnutricao que nao raro resultam em
detrimento do funcionamento mental (45). Se a mente pudesse existir
independentemente do cérebro, por que nao poderia compensar as
faculdades perdidas quando as células do cérebro morrem apds danos
cerebrais? (46). Quarto, a mais forte evidéncia empirica para a
dependéncia mente-cérebro deriva de experimentos neurocientificos.
Estados mentais sao correlacionados com estados cerebrais;
estimulacao elétrica ou quimica do cérebro humano evoca percepgdes,
memdrias, desejos e outros estados mentais (45). Finalmente, a
evidéncia experimental da dependéncia mente-cérebro consiste nos
efeitos de varios diferentes tipos de drogas que afetam os estados

mentais de modo previsivel (45).

A memoria é essencial a autoidentidade. Estimulacao elétrica ou
quimica do cérebro pode impedir a formacdo de novas memdrias e
causar a perda de memdria para eventos que ocorreram até trés anos
antes da intervencao (Stokes 71). Os neurocientistas acumularam uma
consideravel quantidade de evidéncias de que os tracos da memdria de
longo prazo “sao dependentes de — e talvez consistam de — mudancas
na forca das conexdes sinapticas entre os neur6nios” (Stokes 73).

Lamont argumenta isto porque:

O funcionamento apropriado da meméria... depende... dos padrdes
de associacao estabelecidos como impressdes estruturais

duradouras através de conexdes interneurdnicas... é

extremamente dificil compreender como poderiam sobreviver apds



a destruicao do cérebro vivo no qual tinham seu l6cus original
(Lamont 76).

Evidéncia experimental extra para a dependéncia mente-cérebro deriva
dos pacientes com “cérebro dividido” que foram sujeitos a uma
operacao que corta o corpo caloso para reduzir ataques epiléticos
(Beyerstein 45). O corpo caloso é uma larga banda de fibras que
conecta diretamente os hemisférios esquerdo e direito do cérebro. Se
alguma informacao for apenas apresentada a um hemisfério do
paciente com “cérebro dividido”, o outro hemisfério ndo a detecta e é
incapaz de compreender as reacdes do hemisfério informado (45). O
resultado da cirurgia de separacao cerebral é a formacdo de dois
sistemas mentais, cada qual com atributos mentais independentes (45).
Uma variedade de testes psicolégicos corrobora a existéncia de dois
fluxos de consciéncia demonstravelmente alheios ao conteddo um do
outro (Parfit 248). Para citar um exemplo engracado, “um dos pacientes
reclamava que, as vezes, quando abracava sua esposa, sua mao
esquerda a empurrava” (Parfit 249). Beyerstein questiona: “Se existe
uma mente que ‘flutua livremente’, por que ela nao é capaz de manter
a unidade da consciéncia funcionando como uma ponte para a

informacao entre os dois hemisférios desconectados?” (Beyerstein 46).

Um dos argumentos mais fortes para a dependéncia mente-cérebro
vem dos efeitos dos “marcapassos cerebrais” que estimulam
eletricamente o cerebelo no cérebro de psicéticos (Hooper e Teresi

154). O exemplo a sequir ilustra tais efeitos:



Outro paciente, um ex-fisico severamente deprimido, era
perturbado por vozes em sua cabeca que o mandavam estrangular
sua esposa. Quando recebeu um dos marcapassos do Dr. Heath
em 1977, as vozes infernais desapareceram juntamente com sua
depressao perene... Mas os fios do marcapasso eventualmente
guebraram, e entdo novamente sua esposa foi ameacada de
estrangulamento. Quando o aparelho foi consertado,
concomitantemente também se consertou a psique do homem

(Hooper e Teresi 155).

Estes sao apenas alguns poucos exemplos neurocientificos da
dependéncia da consciéncia em relacao ao cérebro. Sabemos que
alterando a quimica cerebral pode-se causar drasticas alteracdes de
personalidade. Esquizofrenia e Alzheimer sao exemplos dramaticos da
dependéncia mente-cérebro. Se vocé esta pensando em suicidio, nao
va a um psiquiatra, va a um farmacologista: a combina¢ao de um
antidepressivo e triptofano devera banir todos os pensamentos de por

um fim a sua vida (Hooper e Teresi 171).

Os proponentes da sobrevivéncia que pensam que o cérebro é um
instrumento da alma usam argumentos como o seguinte numa

tentativa de reconciliar a fisiologia e a alma:

Um vidro colorido... [tem] apenas uma funcao condutora em
relacdo a luz que brilha através [dele], pois ndo cria os raios [ele
préprio]. O mesmo pode ser dito de um dérgao que transforma o ar

ja existente em musica. Similarmente o corpo humano poderia agir



como um aparato transmissor para a alma sobrenatural (Lamont
98).

Corliss Lamont torna evidente que este argumento nao tem forca:

Uma lesao grave na cabeca, por exemplo, pode transformar um
homem normalmente alegre num individuo taciturno e sombrio
sujeito a tendéncias maniaco-homicidas. Se o cérebro e o corpo
sao simplesmente os instrumentos da alma, temos de dizer que
em tal caso esta personalidade ainda esta repleta de alegria e
benevoléncia, mas que infelizmente tais sentimentos apenas
expressam-se através de olhares sombrios, reclamacdes mal-

humoradas e ataques violentos (Lamont 100).

Lamont continua:

Suponha... que [ele] se torne definitivamente louco... [e] convenca-
se de que é Napoledo... Devemos dizer que sua verdadeira
personalidade ainda é normal, que sua alma ainda esta pensando
de modo claro e saudavel, que retornara ao normal tdo logo se

livre de seu corpo quando vier a morrer? (100)

As ilustracdes da “teoria instrumental” revelam uma falha fulminante:

Se 0 corpo humano corresponde a um vidro colorido... entdo a
personalidade vivente corresponde a luz colorida que resulta do
vidro... Apesar de que a luz em geral continuara a existir sem o
vidro colorido... os raios de luz vermelhos, azuis ou amarelos

especificos que o vidro produz... certamente nao persistirao se o



vidro [for] destruido (Lamont 104).

As consequéncias da teoria instrumental sdo absurdas. Ao longo do
envelhecimento, habilidades mentais podem ser irrevogavelmente

perdidas uma a uma,

Porém se em vez de os sentidos serem destruidos separadamente
e gradualmente por uma doenca ou acidente, sao todos
simultaneamente destruidos pela morte, o imortalismo dualistico
nos pede para acreditar que irdo continuar em algum outro estado
com capacidades inalteradas, se nao grandemente melhoradas!
(Lamont 102).

Paul Edwards pergunta: “Como a completa destruicao do cérebro
perpetra uma cura que até o momento tem frustrado totalmente a
ciéncia médica?” (Edwards, “Dependence” 296). Edwards argumenta

que a teoria instrumental é inconsistente com a doenca de Alzheimer:

O cérebro de um paciente com Alzheimer é severamente
danificado e a maior parte de sua mente foi perdida. Apds sua
morte seu cérebro nao é apenas danificado, mas completamente
destruido. E certamente l4gico concluir que agora sua mente
também se foi (296).

Se sob certas circunstancias a mente nao pode sobreviver a vida, como
pode sobreviver a morte? Edwards apresenta uma clara ilustracdo da
incompatibilidade da teoria instrumental com fatos da doenca de

Alzheimer. Antes de ser afligida pelo Alzheimer, a “Sra D” era uma



pessoa atenciosa e compassiva, com uma mente em pleno

funcionamento. Todavia,

Na época em que ela nao podia mais reconhecer sua filha, ela
bateu [em uma] mulher paralitica em duas ou trés ocasides... [A
teoria instrumental] implica que durante todo o tempo em que Sra
D. sofreu de Alzheimer sua mente estava intacta. Ela reconhecia
sua filha, mas tinha perdido a sua capacidade de expressar esse
reconhecimento. Ela nao tinha o desejo de espancar uma
inofensiva mulher paralitica. Em contrapartida, “por dentro”, ela
continuava sendo a mesma pessoa atenciosa que era antes do
surgimento da enfermidade. Simplesmente sua doenca mental
impedia que ela agisse em concordancia com suas verdadeiras
emocoes... [Elstas sao as implicacdes da teoria de que a mente
sobrevive a morte do cérebro e de que o cérebro é apenas um
instrumento para a comunicacao. Certamente essas implicacdes
sao absurdas (299-300).

Outros proponentes da sobrevivéncia reconhecem a evidéncia da
dependéncia mente-cérebro, mas tentam evitar a conclusao da

extincao pessoal na morte. Douglas Stokes, por exemplo, escreve:

[A] dependéncia intima que a personalidade de um individuo tem
do estado cerebral faz parecer improvavel que sua personalidade e
memdrias poderiam permanecer intactas em grande parte apds a
destruicdo do cérebro. Entretanto, memdrias, sentimentos,

disposicdes comportamentais e outros tracos provavelmente nao



sao aspectos da mente que deveriam ser identificados com um ego
inalteravel... Parece que o ego deve ser o que Hart denominou “eu
pensante”, aquela entidade que pensa os pensamentos, que sente
as sensacoes, que sente os sentimentos e que lembra as memdrias
em vez de ser os proprios pensamentos, sensacdes, sentimentos e

membdrias (Stokes 76).

A tentativa de Stokes para dar margem a sobrevivéncia ao mesmo
tempo em que reconhece as fortes e consistentes evidéncias da
dependéncia mente-cérebro é hipdcrita. Aceitando as implicagdes
destas evidéncias, Stokes eliminou a possibilidade de qualquer forma
de sobrevivéncia pessoal (ressurreicao a parte). Uma vez que o
individuo tenha sido despido de suas memdrias, disposicdes,
habilidades mentais e tracos da personalidade, nao resta nada senao
uma tabula rasa. Esta “lousa em branco” nao poderia ser o veiculo da
sobrevivéncia pessoal; a mente de um individuo falecido seria reduzida
a algo como a mente de uma crianca, apenas separada de quaisquer
meios para perceber ou interagir com seu ambiente. A maioria de nds
consideraria a redugao da mente de um adulto produtivo, enquanto
vivo, a mente de uma crianga, como uma tragédia tdo grande quanto a
prépria morte; deste modo, a existéncia crua que Stokes concede a
mente apds a morte dificilmente seria melhor que a extin¢do. De fato,
parece ininteligivel alegar que um certo individuo “sobreviveu” a morte
sendo que perdeu todas suas caracteristicas mentais distintivas (um
problema particularmente pungente a ideia da reencarnacao). A

continuacao existencial de um “eu indiferenciado” isento dos tracos



mentais que caracterizam a unicidade de um individuo particular
constitui uma sobrevivéncia pessoal tanto quanto a continuacao

existencial dos o0ssos de alguém.

William Hasker adota uma abordagem diferente. Ele também reconhece

a evidéncia da dependéncia da consciéncia em relacao ao cérebro:

Apesar do dualismo ter se empenhado, acima de tudo, em afirmar
a independéncia da mente em relacao ao cérebro, tanto as
descobertas cientificas quanto a observacdo do dia-a-dia
combinadamente evidenciam a dependéncia que a mente possui
das condi¢cdes corporais. Uma listagem parcial dos dados
relevantes incluiria: A dependéncia da personalidade em relacao
ao balanco hormonal, a determinacao genética dos atributos e
defeitos mentais através da estrutura do DNA, aos efeitos de
drogas sobre os estados mentais e as mudancas de personalidade
nas pessoas que se submeteram a operacdes como leucotomia
frontal ou temporal... [E]lstas descobertas... analisadas em
conjunto... demonstram uma profunda e ampla dependéncia dos
aspectos mentais, emocionais e até dos espirituais da
personalidade humana em relacao a base bioldgica do cérebro

humano e do sistema nervoso (Hasker 306).

Como Hasker tenta reconciliar a evidéncia para a dependéncia mente-
cérebro com a hipétese da sobrevivéncia? Sua alegacao de que “apesar
de originalmente produzida pelo cérebro e dependente dele em muitos

aspectos, a mente é capaz de continuar a existir e funcionar sem o



cérebro apds a morte do corpo” parece ininteligivel (307). Como ele
préprio pergunta, “Se... a mente ou a alma é gerada pelo cérebro e é
dependente deste em todos os sentidos ja salientados, como pode

deixar de perecer juntamente com o cérebro?” (307).

Apesar de Hasker nao responder esta questao de modo satisfatério, ele

apresenta uma analogia para tentar explicar sua conclusao:

Um buraco negro... € um campo gravitacional inacreditavelmente
intenso que originalmente é gerado por um objeto macico;
entretanto, uma vez formado o buraco negro, este literalmente
comprime o objeto até suprimi-lo da existéncia. Assim, de acordo
com Roger Penrose, “Apds o corpo ter colapsado, é melhor pensar
no buraco negro como um campo gravitacional suficiente em si
mesmo. O corpo que o gerou originalmente ja ndo lhe tem
qualquer utilidade!” Poderia, entdo, a mente humana, assim como
buraco negro, tornar-se um campo consciencial autossuficiente?
(308).

Para que nos serve esta analogia? Receio que haja discrepancias
demais entre a mente e um buraco negro para que se possa inferir
quaisquer conclusdes confidveis sobre a relacdo mente-cérebro. Por
exemplo, um buraco negro é criado quando a estrela em colapso que 0
gerou é destruida. O cérebro, em contrapartida, ndo é destruido quando
a mente vem a existéncia. O buraco negro e a estrela que o criou nao
existem simultaneamente, diferentemente da mente e do cérebro. De

modo mais contundente, entretanto, quando a mente vem a existéncia,



nesta analogia, ela nao deveria mais precisar do cérebro, uma vez que
ja foi criada — isto €, mesmo antes de o cérebro ser destruido. A
analogia com o buraco negro, como a da crianca que cresceu no Utero
mas que ja nao depende deste para sua subsisténcia apds o
nascimento, € um exemplo de geracao sem dependéncia na
continuacéo. A relacao mente-cérebro, por outro lado, é um exemplo da
dependéncia da mente em relacdo ao cérebro tanto na geracdo quanto
na continuacao. Esta relacdao é captada de maneira mais precisa
através da analogia da dependéncia de um campo magnético em
relagcao um ima; mas ja que o campo magnético deixa de existir quando
0 ima é destruido, nao surpreende que Hasker rejeite esta analogia —

que € mais aproximada — a fim de evitar suas consequéncias.

Se a mente depende do cérebro ao longo da vida, entao tudo leva a
crer que também depende do cérebro mesmo quando a morte se
aproxima. O simples fato de que o organismo humano esta
aproximando-se da morte nao ird repentinamente transformar a mente
numa entidade independente que nao precisa mais do cérebro para
funcionar. A dependéncia que os estados mentais tém do cérebro
durante a vida implica fortemente que quando o cérebro morre a mente
morre com ele, exatamente como um programa de computador nao-
duplicado deixa de existir quando o computador que 0 processa €
completamente destruido. Deste modo, a evidéncia da dependéncia
continua da consciéncia em relagao ao cérebro proporciona um forte

respaldo empirico para a hipdtese da extincao.



Um udltimo aspecto a ser salientado sobre a implausibilidade da
sobrevivéncia, dado nosso conhecimento sobre nossa heranca

evolucionaria, é o fato...

De ser patentemente absurdo esperar que toda a miriade de
espécimes de todas as miriades de espécies de vida desde o
comeco da evolucao ird continuar existindo eternamente em outro
mundo. E a este tipo de absurdidade que somos conduzidos
quando comecamos a dar crédito a teoria dualistica de que o
homem tem uma alma imortal... que pode existir

independentemente do corpo (Lamont 117).

Neurocientistas concordam que os fatos citados acima sdo realmente
fatos. Além disso, cientistas fora do campo da neurociéncia nao
duvidam de que as demonstracdes da dependéncia da consciéncia em
relacdo ao cérebro sao validas. Por outro lado, “a maioria dos cientistas
fora do campo da parapsicologia nao aceita a existéncia de fenébmenos
psiquicos” (“Parapsychology”). Mesmo dentro da parapsicologia
encontramos poucos parapsicélogos que acreditam que a psi seja
indicadora da sobrevivéncia da morte corporal(9). John Beloff afirma

que:

Nao se deveria pensar que.. todos parapsicélogos
necessariamente precisam aceitar a interpretacao dualista da
relacao mente-corpo. Especialmente no momento atual, muito
expoentes preferem pensar na psi essencialmente como uma

funcao do cérebro ou algum mecanismo ou processo especial do



cérebro (Beloff, “Parapsychology” 586).

Em outras palavras, a maioria dos parapsicélogos aceita a dependéncia
que a consciéncia tem do cérebro! Isto deixa a hipdtese da
sobrevivéncia numa posicao complicada, uma vez que os fendmenos
paranormais sao a melhor fonte de evidéncias que os proponentes da
sobrevivéncia tém para oferecer. Mesmo se alguém estiver inclinado a
acreditar que os fendmenos paranormais podem ser mais bem
explicados em termos de sobrevivéncia, a existéncia de tais fenbmenos
é improvavel porque “um século apo6s a fundacao da Society for
Psychical Reserch [Sociedade para Pesquisa Psiquical, ainda ha total
falta de consenso em relacao a veracidade de quaisquer fendmenos
parapsicoldgicos” (Beloff, “Parapsychology” 586). Esta falta de

consenso se deve a falta de evidéncia para a psi:

Com Unica excecao da hipnose, nem mesmo a existéncia de um
dos fendmenos originalmente classificados como sobrenaturais, ou
posteriormente como paranormais, conseguiu aceitacao geral
entre a comunidade cientifica; nenhum efeito paranormal
demonstravel ou repetivel foi descoberto; nenhuma caracteristica
ou lei foi encontrada para respaldar aqueles experimentos que

alegam resultados positivos (Scott 579).

Penso que apresentei uma representacao bastante acurada das
evidéncias de ambos os lados desta questdo, e que, ao pesar as
evidéncias, a balanca claramente aponta em favor da extincao. Dada

7

essa conclusao, é irracional tomar a posicao de Unamuno e “lutar



contra o destino, ainda que sem esperanca de vitéria” (Lamont 311).
Nao devemos permitir que nossas emocdes obscurecam nosso

julgamento. Ou, como Corliss Lamont disse:

Nao pedimos para nascer; nao pedimos para morrer. Mas nascidos
estamos, e morrer nds vamos. Passamos a existir e deixamos de
existir. E em ambos os casos nenhum destino arbitrario aguarda

por nossa ratificacao de seu decreto (Lamont 278).

Notas

1. Susan Blackmore apresenta varias dificuldades conceituais em rela¢do as
nocdes de corpos astrais e mundos astrais no Capitulo 21 (“Reassessing
the Theories”) de seu Beyond the Body (Academy Chigado Publishers,
1992).

2. Para uma discussao mais detalhada sobre a visao do continuador mais
proximo e as varias razoes para se acreditar que é uma questao de opinido
se uma réplica pode ou nao ser identificada como vocé, Cf. “The Closest
Continuer View" por Robert Nozick em Self and Identity editado por Daniel
Kolak e Raymond Martin (Macmillian, 1991).

3. Recomendo especialmente os Arquivos Investigativos de Joe Nickell
intitulados “Gostly Photos” na Skeptical Inquirer de Julho/Agosto de 1996.

4. Em Ghosts: Appearances of the Dead and Cultural Transformation
(Prometheus Books, 1996) de Ronald C. Finucane demonstra que o0 modo
como os fantasmas aparecem variou em diferentes eras de acordo com as
expectativas sociais, implicando que fantasmas sao alucinacdes
culturalmente dependentes, e ndo manifestacoes de entidades espirituais.

5. Outros experimentos de obtencao de informacao em NDEs foram
conduzidos por Peter Fenwick e Charles Tart, chegando a resultados



similares. Apesar da auséncia de evidéncia ndo ser evidéncia da auséncia,
a total falta de evidéncia experimental para a percepcao paranormal em
OBEs e NDEs, em face as numerosas tentativas experimentais projetadas
para detectar tal evidéncia, sugere que ndo ha um fator paranormal
envolvido nas OBEs e NDEs (e isto é muito diferente da auséncia de
evidéncia, pois no caso da auséncia ainda ndo houve a tentativa de
acumular tal evidéncia.)

6. Muitos pesquisadores da NDE referem-se ao caso de uma paciente cardiaca
de Seattle conhecida apenas como “Maria” como uma das mais
convincentes evidéncias anedéticas para a percepcao paranormal em
NDEs. Em “Maria’s Near-Death Experience: Waiting for the Other Shoe to
Drop” (Skeptical Inquirer de Julho/Agosto, 1996), Hayden Ebbern, Sean
Mulligan e Barry Beyerstein ilustram de modo magnifico o descrédito das
evidéncias anedéticas em geral e, nos casos de NDE, demonstram que o
conhecimento do ambiente pretensamente inacessivel a este paciente
através de meios normais estava de fato facilmente discernivel através de
percepcao sensorial e inferéncia comuns. Esta investigacdo representa um
claro exemplo da razdo pela qual, sozinha, evidéncia anedética para
habilidades paranormais é inUtil sem corroboracao experimental.

7. Cf. pags 128-133 de Dying to Live de Susan Blackmore (Prometheus Books,
1993).

8. James Gillogly relata sobre como descobriu a cifra de Thouless e sobre suas
tentativas de decifrar o teste da passagem literaria de Thouless em

“Cryptograms From the Crypt” no Vol. 20, N°4 da Cryptologia (Outubro de
1996).

9. De fato, uma pesquisa da Parapsychological Association conduzida em
1980 concluiu que apenas 11% dos parapsicdlogos entrevistados nos EUA e
Canadé acreditavam que a sobrevivéncia post-mortem havia sido
positivamente ou provavelmente demonstrada (Cf. “Profiles of the
Parapsychologists: Their Beliefs and Concerns” na Skeptical Inquirer do
verao de 1981, pags 2-6).



Pds-escrito sobre a Sobrevivéncia
(1999)

Numa revisao de Reincarnation: A Critical Examination de Paul Edwards,
John Beloff escreveu: “[N]J6s podemos concordar com a afirmacao do
autor de que todo o conhecimento da fisiologia de fato aponta para um
envolvimento critico do cérebro em tudo que fazemos ou sentimos...
Entretanto... ha evidéncia empirica que contradiz a ciéncia ortodoxa.
Edwards nunca se voltou a tal evidéncia [parapsicological” (excerto do
Journal of the Society for Psychical Research, edicao de janeiro de 1997,
pag 347). Beloff estda cometendo um erro de Idgica fundamental aqui:
como ele reconhece que ha fortes evidéncias para a dependéncia da
consciéncia em relacao ao cérebro, ele implicitamente esta
comprometido a negar a possibilidade da sobrevivéncia a morte
corporal (exceto a possibilidade muitissimo improvavel cientificamente
da ressurreicao fisica do corpo). Estados mentais ndo podem ser
“semidependentes” do cérebro; um estado mental é ou nao é
dependente do cérebro. Dadas todas as descobertas bem
fundamentadas da ciéncia convencional para a dependéncia mente-
cérebro e a controversa e inconclusiva evidéncia parapsicoldgica para
uma mente de funcionamento independente do cérebro, somos
confrontados com evidéncias contraditérias, e assim precisamos fazer
uma escolha fundamental: em qual fonte de evidéncia devemos

confiar?



Sob esta odtica pode-se ver por que meu caso cientifico contra a
imortalidade conclui que, apds pesquisar as evidéncias atuais
relacionadas a sobrevivéncia da morte corporal, “a balanca claramente
aponta em favor da extincao” da mente com a morte. Para Beloff fazer
seu caso em favor da sobrevivéncia, ndo apenas precisa apresentar
boas evidéncias experimentais do tipo que estamos procurando (que,
até o momento — e até ele admite —, nao existem), mas também
precisa refutar a evidéncia para a dependéncia dos estados mentais em
relacao ao cérebro. Vejo apenas um modo como ele poderia fazer isso,
que é admitir que alguns estados mentais dependem do cérebro, mas
nao todos. Do fato de que todos estados mentais que compreendemos
bem sao dependentes do cérebro, é razoavel deduzir — como o fazem
0s neurocientistas — que todos os estados mentais dependem do
cérebro. Onde somos muito ignorantes sobre como o cérebro gera
certos estados mentais devido a enorme complexidade dos processos
envolvidos, tais como fendmenos psicolégicos de alto nivel tao
intrincados como a autoconsciéncia, sempre hd margem para o
argumento da “alma das lacunas”, de que tal fendmeno pode existir
independentemente do cérebro. Mas a pesquisa fisioldgica legitima esta

definitivamente apontando na direcao oposta.

Tal argumento da ignorancia, além de nao oferecer fundamentagao
positiva para a existéncia de estados mentais independentes
(concedendo apenas a mera possibilidade de que sejam
independentes), nao se aplicaria aos estados mentais que sabidamente

sao dependentes do cérebro, como a meméria e os tracos da



personalidade, ambos essenciais para qualquer forma de sobrevivéncia
pessoal post-mortem. Dado esse ponto, nao vejo como Beloff ou
quaisquer outros individuos poderiam refutar as evidéncias contra a
sobrevivéncia baseadas na subordinacao da consciéncia ao cérebro.
Novamente, s6 nos restam duas simples escolhas: no que devemos
confiar, nas descobertas bem fundamentadas da ciéncia ou nas
descobertas controversas e inconclusivas da parapsicologia? O que
tentei demonstrar em O Caso Cientifico Contra a Imortalidade foi que o
estado das evidéncias — forte evidéncia para a extingao e nenhuma
evidéncia consistente para a sobrevivéncia —, quando tomando como
um todo, nao apenas pinta todo um panorama completamente
consistente com a extingao, mas também que a melhor explicacao para
o estado das evidéncias é a de que a mente deixa de existir com a

morte.

Bibliografia
Becker, Carl. Paranormal Experience and Survival of Death. Albany, NY:

State University of New York Press, 1993.

Beloff, John. “Parapsychology and the Mind-Body Problem”. In The
Oxford Companion to the Mind. Edited Richard L. Gregory. New York:
Oxford University Press, 1987: 585-87.

Beloff, John. “Is There Anything Beyond Death? A Parapsychologist’s



Summation”. In Immortality. Edited Paul Edwards. New York: Macmillan,
1992: 259-268.

Beyerstein, Barry L. “The Brain and Consciousness: Implications for Psi
Phenomena”. In The Hundredth Monkey. Edited Kendrick Frazier.
Buffalo, NY: Prometheus Books, 1991: 43-53.

Blackmore, Susan. Dying to Live: Near-Death Experiences. Buffalo, NY:
Prometheus Books, 1993.

Blackmore, Susan. “The Elusive Open Mind: Ten Years of Negative
Research in Parapsychology”. In The Hundredth Monkey. Edited
Kendrick Frazier. Buffalo, NY: Prometheus Books, 1991: 131-136.

Blackmore, Susan. “Near-Death Experiences: In or Out of the Body?".
Skeptical Inquirer. Fall 1991: 34-45.

Blackmore, Susan. “Out-of-the-Body Experience”. In The Oxford
Companion to the Mind. Edited Richard L. Gregory. New York: Oxford
University Press, 1987: 571-73.

Broad, C. D. “On Survival Without a Body”. In Immortality. Edited Paul
Edwards. New York: Macmillan, 1992: 276-78.

Cook, Emily Williams. “The Survival Question: Impasse or Crux?” Journal

of the American Society for Psychical Research. April 1986: 125-139.

Edwards, Paul. “The Dependence of Consciousness on the Brain”. In
Immortality. Edited Paul Edwards. New York: Macmillan, 1992: 292-307.



Edwards, Paul, ed. Immortality. New York: Macmillan, 1992.

Edwards, Paul. “Introduction”. In Immortality. Edited Paul Edwards. New
York: Macmillan, 1992: 1-70.

Flew, Antony. God, Freedom, and Immortality: A Critical Analysis.
Buffalo, NY: Prometheus Books, 1984.

Flew, Antony. “Parapsychology, Miracles, and Repeatability”. In The
Hundredth Monkey. Edited Kendrick Frazier. Buffalo, NY: Prometheus
Books, 1991: 136-142.

Frazier, Kendrick. “Improving Human Performance”. In The Hundredth
Monkey. Edited Kendrick Frazier. Buffalo, NY: Prometheus Books, 1991:
149-63.

Geach, Peter. “Immortality”. In Immortality. Edited Paul Edwards. New
York: Macmillan, 1992: 225-234.

“Ghost”. In The Oxford Companion to the Mind. Edited Richard L.
Gregory. New York: Oxford University Press, 1987: 293-4.

Gregory, Richard. “Paranormal”. In The Oxford Companion to the Mind.
Edited Richard L. Gregory. New York: Oxford University Press, 1987:
577-79.

Harris, Melvin. “Are ‘Past-Life’ Regressions Evidence of Reincarnation?”
Free Inquiry. Fall 1986: 18-23.

Hasker, William. “Brains, Persons, and Eternal Life". Christian Scholar’s



Review. Vol. 12, No. 4, 1983: 294-309.

Hooper, Judith, and Dick Teresi. The Three-Pound Universe. New York:
Tarcher/Perigee Books, 1992.

Hospers, John. “Is the Notion of Disembodied Existence Intelligible?” In
Immortality. Edited Paul Edwards. New York: Macmillan, 1992: 279-281.

Hume, David. “Of the Immortality of the Soul”. In Immortality. Edited
Paul Edwards. New York: Macmillan, 1992: 134-140.

Lamont, Corliss. The Illusion of Immortality. 5th ed. New York:

Unger/Continuum, 1990.

Lawrence, Madelaine. In A World of Their Own: Experiencing

Unconsciousness. New York: Praeger, 1997.
Morse, Melvin. Closer to the Light. New York: Villard Books, 1990.

Nielsen, Kai. “The Faces of Immortality”. In Language, Metaphysics, and
Death. Edited John Donnelly. New York: Fordham University Press, 1994:
237-264.

Oram, Arthur. “The Original Thouless Two-Word Code”. Journal of the
Society for Psychical Research. April 1996: 116-119.

“Parapsychology”. Grolier Multimedia Encyclopedia, 1995 ed. CD-ROM.

Parfit, Derrick. “The Psychological View". In Self and Identity. Edited
Daniel Kolak and Raymond Martin. New York: Macmillan, 1991.



Ring, Kenneth. “Near-Death Experiences”. In Encyclopedia of Death.
Edited Robert Kastenbaum and Beatrice Kastenbaum. New York: Avon
Books, 1989: 193-196.

Saavedra-Aguilar, Juan and Juan Gomez-Jeria. “A Neurobiological Model
for Near-Death Experiences”. Journal of Near-Death Studies. Summer
1989: 205-222.

Scott, Christopher. “Paranormal Phenomena: The Problem of Proof”. In
The Oxford Companion to the Mind. Edited Richard L. Gregory. New
York: Oxford University Press, 1987.

Siegel, Ronald. “Life After Death”. In Science and the Paranormal:
Probing the Existence of the Supernatural. Edited George O. Abell and
Barry Singer. New York: Charles Scribner’s Sons, 1981.

Stevenson, lan. “The Opening of Robert Thouless’s Combination Lock”.
Journal of the Society for Psychical Research. April 1996: 114-115.

Stevenson, lan, Arthur T. Oram and Betty Markwick. “Two Tests of
Survival After Death: Report on Negative Results”. Journal of the Society
for Psychical Research. April 1989: 329-336.

Stokes, D. M. “Mind, Matter, and Death: Cognitive Neuroscience and the
Problem of Survival”. Journal of the American Society for Psychical
Research. January 1993: 41-84.

Van Inwagen, Peter. “The Possibility of Resurrection”. In Immortality.
Edited Paul Edwards. New York: Macmillan, 1992: 242-46.



