
O Caso Contra a Imortalidade
 

“…no  presente  estágio  da  psicologia  e  da  fisiologia,  a  crença  na
imortalidade da  alma não pode reivindicar,  em qualquer  nível,
respaldo  científico;  e  tais  argumentos,  tanto  quanto  é  possível
neste assunto, apontam para a provável extinção da personalidade
por ocasião da morte.”

Bertrand Russell

Definindo o Problema
Existe vida após a morte? Esta pergunta tem sido feita desde a aurora
da civilização. É possivelmente a pergunta mais importante e pessoal
que alguém pode fazer à luz da consciência de sua própria mortalidade.
A  imortalidade  é  um  assunto  complexo  vinculado  a  várias  outras
questões  filosóficas  que  precisam  ser  analisadas.  Um  pré-requisito
fundamental  à  abordagem da  questão  da  imortalidade  é  colocar  o
problema dentro do contexto adequado.

https://ateus.net/artigos/critica/o-caso-contra-a-imortalidade


Corliss Lamont define a imortalidade como:

A sobrevivência literal da personalidade ou consciência humana
individual por um período indefinido após a morte [física], com sua
memória e percepção de autoidentidade essencialmente intactas
(Lamont 22).

Uma distinção fundamental  é  a  diferença entre  a  sobrevivência  da
morte  corporal  e  a  imortalidade.  Sobrevivência  implica  apenas  a
continuação da existência  da personalidade após a  morte  física  do
corpo, sem especificar se tal existência é eterna ou se ocasionalmente
conduz  à  aniquilação  (Edwards,  “Introduction”  2).  Apesar  de  haver
argumentos  que  tentam  provar  a  indestrutibilidade  da  alma  —  e
portanto  também  a  imortalidade  —  (ex.  Platão),  esses  não  são  a
preocupação deste ensaio; tampouco serão levantados os problemas
potenciais relacionados à ideia da existência eterna. Este artigo visa
tratar da possibilidade lógica e das evidências em favor ou contra a
sobrevivência à morte corporal. Argumentos em prol da sobrevivência
não  estabelecem coisa  alguma  em favor  da  imortalidade;  todavia,
argumentos  contra  a  sobrevivência  são  argumentos  contra  a
imortalidade.  Em  outras  palavras,  a  imortalidade  pressupõe  a
possibilidade  da  sobrevivência.  Isto  também  significa  que  qualquer
evidência  considerada  pela  parapsicologia  serve  apenas  como
evidência à sobrevivência (2). Este artigo não irá discutir os argumentos
éticos  que  pretendem  estabelecer  a  imortalidade  como  uma
consequência necessária da benevolência de um Deus onipotente. Esta



linha  de  argumentação  nos  divergiria  do  tópico  deste  documento,
tocando argumentos relativos à existência e natureza de Deus, os quais
estão além do escopo deste ensaio. Os argumentos analisados aqui
serão de natureza filosófica ou empírica.

Há duas posições fundamentais quanto à questão da imortalidade. A
hipótese  da  sobrevivência  afirma  que  a  personalidade  humana  de
alguma forma continuará existindo após a morte do corpo físico;  a
hipótese  da  extinção  defende  que  a  personalidade  humana  será
permanentemente extinta após a morte do corpo. Esta distinção pode
parecer redundante e óbvia, mas a necessidade de definições precisas
tornar-se-á clara quando analisarmos as teorias da sobrevivência que
alegam uma extinção temporária. Admitirei que o ônus da prova recai
sobre  a  hipótese  da  sobrevivência  porque  em nossas  vidas  diárias
apenas conhecemos a existência da personalidade em associação com
um  organismo  físico  vivo;  isto  é,  evidências  conclusivas  para  a
continuação da existência da personalidade após a morte do corpo
físico não existem para quaisquer dos pontos de vista que analisarei.

Outra distinção importante é a diferença entre as formas pessoais e as
impessoais  de  sobrevivência.  A  sobrevivência  pessoal  significa  que  as
pessoas sobreviverão à morte corporal como indivíduos distintos. Um
exemplo de sobrevivência impessoal seria a crença budista no nirvana
como uma espécie de Mente Absoluta à qual mentes individuais se
fundem ou são absorvidas quando a iluminação é plenamente atingida
(Edwards, “Introduction” 2-3). Ente ensaio irá focalizar exclusivamente



a sobrevivência pessoal.

Há três “veículos” para a sobrevivência da personalidade após a morte
do corpo que serão considerados: a mente desencarnada, o corpo astral
e a ressurreição.  Esses veículos podem ser usados sozinhos ou em
combinação. Uma mente desencarnada é uma substância imaterial e
inespacial que constitui o estado mental de uma pessoa — uma “alma”.
O corpo astral é uma espécie de matéria exótica; em seu sentido mais
fundamental  refere-se  a  uma  entidade  espacial  dotada  de
características  físicas  como  forma,  volume  e  posição  espacial.

Esses  critérios  precisam  ser  explicitados  a  fim  de  distinguir  o  corpo
astral da mente desencarnada. Consequentemente, a princípio, o corpo
astral é detectável, mas na prática isso é extremamente difícil — caso
contrário ele seria percebido deixando o corpo por ocasião da morte ou
talvez  durante  experiências  extracorpóreas.  O  corpo astral  também
pode ser encarado especificamente como um reflexo das características
do corpo físico.

A ressurreição corpórea é considerada um milagre patente de Deus nas
tradições judaico-cristã e islâmica, e assim pressupõe a veracidade do
monoteísmo  tradicional.  Todavia,  como  aponta  Kai  Nielsen,  “se  os
motivos para se acreditar em Deus são escassos, os motivos para se
acreditar na ressurreição corpórea são duplamente escassos” (Nielsen

238). Este aspecto é relevante porque argumentos contra a existência
de Deus são argumentos decisivos contra a ressurreição;  porém os
argumentos  desta  natureza  não  são  minha  preocupação  neste



momento.  Para  isolar  a  ressurreição  como  um  veículo  para  a
sobrevivência,  assumirei  a  versão  da  ressurreição  que  admite  a
extinção  da  personalidade  na  morte  e  sua  recriação  através  da
ressurreição  do  corpo.  A  ressurreição  pode  ser  concebida  de  duas
formas: a ressurreição literal do corpo decomposto ou a criação de um
novo corpo ou de uma “réplica”. Deve-se observar que não pode haver
evidência empírica em apoio à ressurreição se ela for entendida como
um evento  futuro  na  Terra  ou  um fenômeno que ocorre  em outro
mundo.

Em filosofia a imortalidade está relacionada ao problema mente-corpo e
ao  problema  da  identidade  pessoal.  O  problema  mente-corpo  diz
respeito a como a mente e o corpo relacionam-se um com o outro.
Muitas teorias têm sido propostas para solucionar o problema mente-
corpo. O materialismo moderno sustenta que os estados mentais são
redutíveis  a  estados  cerebrais  físicos.  Logo,  se  o  materialismo  for
verdadeiro, a sobrevivência na forma de mentes desencarnadas ou de
corpos astrais é excluída automaticamente. O epifenomenalismo, o qual
afirma que a mente é um subproduto separado embora dependente do
cérebro,  tem  as  mesmas  implicações  para  a  sobrevivência.  A
ressurreição é compatível com ambas teorias da mente. O dualismo
que defende que a mente é um ente separado e independente do
cérebro  é  um  pressuposto  necessário  à  possibilidade  de  mentes
desencarnadas  ou  corpos  astrais  (Edwards  “Dependence”  292).  A
ressurreição é consistente com este dualismo se vinculada à noção de
que uma alma constitui a personalidade, e assim não se extingue com a



morte corporal, mas continua existindo, e posteriormente recombina-se
com um corpo ressuscitado (Flew, “God” 108). A identidade pessoal
preocupa-se com o que faz de uma pessoa a mesma pessoa com o
passar do tempo. Problemas relacionados à identidade pessoal surgirão
dentro  do  contexto  de  argumentos  específicos  sobre  a  possibilidade
lógica  da  imortalidade.

O Caso Filosófico Contra a
Imortalidade

A imortalidade tem sido uma questão debatida principalmente entre
filósofos. Desse modo, ao se analisar o caso da extinção permanente da
personalidade  na  morte,  é  conveniente  que  sejam  discutidos  os
argumentos  filosóficos  antes  de  se  examinar  as  evidências  científicas
para  a  aniquilação.  Argumentos  lógicos,  se  bem-sucedidos,  são
decisivos; consequentemente, nem mesmo apelos à fé podem justificar
uma crença que é incoerente, pois ninguém compreenderia em que tal
indivíduo alega acreditar. A hipótese da extinção é respaldada pelos
problemas  conceituais  que  afligem  as  noções  de  mentes
desencarnadas,  de  corpos  astrais  e  de  ressurreição.

A  crença  na  sobrevivência  na  forma  de  mentes  desencarnadas
pressupõe  que  as  pessoas  possuem  uma  substância  imaterial  e
inespacial que constitui a personalidade. Uma objeção à visão de que



seres humanos são essencialmente corpóreos é formulada por Corliss
Lamont:

Se examinarmos cuidadosamente seus relatos, descobrimos que…
de  fato  eles  proveem  este  espírito  com  um  corpo…  [S]uas
descrições dão a ele atividades, funções e ambientes normalmente
pertencentes  à  existência  terrena  e  a  corpos  naturais.  A
personalidade imortal… desfruta e sofre um grande número de
experiências  que  seriam  simplesmente  impossíveis  sem  a
cooperação  do…  corpo  (Lamont  46).

Gardner Murphy ilustra este aspecto quando nos pede “para tentar…
imaginar como seria sua existência pessoal se ele fosse despido de
todos dispositivos para fazer  contato com seu ambiente” (Edwards,

“Introduction” 47).  Antony Flew dá um excelente exemplo de nossa
natureza corpórea:

Considere… como você ensinaria em palavras o significado de uma
pessoa para uma criança.  Isto  é  feito… através de algum tipo
direto  ou  indireto  de  indicação  dos  membros  desta  classe
especifica  de  objetos  físicos  vivos  à  qual  todos  nós  pertencemos
(Flew, “God” 111).

Assim, para citar John Hospers: “O corpo parece estar envolvido com
toda  atividade  que  tentamos  descrever,  apesar  de  que  tenhamos
tentado imaginar nossa existência sem ele” (Hospers 280).

Isto  levanta  uma  questão  interessante.  Mesmo  concedendo-se  a



possibilidade  da  existência  desencarnada,  ainda  seria  necessário
justificar  a  identificação  do  espírito  desencarnado  com  a  pessoa
anteriormente  de  “carne  e  osso”.  C.  D.  Broad  argumenta:

Se não posso conceber claramente como seria ser uma pessoa
desencarnada,  acho  praticamente  inacreditável  que  as
experiências  de  tal  pessoa…  poderiam  ser  suficientemente
contínuas  com  aquelas  tidas  durante  sua  vida  a  ponto  de
constituírem juntas as experiências daquela mesma pessoa (Broad

278).

Muitos  filósofos  argumentaram  que  a  continuidade  corpórea  é  mais
essencial  à  identidade  pessoal  que  a  memória,  porque  alegações
mnemônicas podem ser verdadeiras ou falsas; logo, a memória em si

não é suficiente para fazer de você a mesma pessoa ao longo do tempo
— a continuidade corporal, eles argumentam, é necessária (Edwards,

“Introduction” 48-9).

Outro problema para mentes desencarnadas é o chamado problema da
individuação. Basicamente, o problema é este: Como distinguimos a
mente A da mente B? A resposta é a localização espacial  de seus
corpos (Edwards, “Introduction” 49). É inconcebível como duas mente
poderiam  ser  distinguidas  de  outro  modo,  especialmente  se
adicionarmos a condição extra de que estas mentes sejam idênticas em
seu conteúdo de pensamento, o que é logicamente possível.

Isso nos traz à noção de corpos astrais. O que as teorias do corpo astral
tentam fazer é “retratar a imortalidade em termos de uma imagem



visual  do  corpo  inteiramente  dissociada  da  imagem  tátil,  a  fim  de
preservar a forma do corpo terreno sem sua solidez” (Lamont 48). Este
é o tipo de imortalidade que a maioria das pessoas imagina. Esta visão
tende a reforçar o argumento de que humanos são essencialmente
corpóreos ao definir corpos astrais em relação aos corpos físicos:

Esta visão não… evita o dilema que temos descrito? Sim, mas
apenas para confirmar muito claramente nosso argumento central.
Tão logo nosso espírito-além-da-morte torna-se ele próprio uma
coisa material,  é  então que recebe um corpo… Deste modo a
unidade  essencial  do  corpo-personalidade  é  novamente
demonstrada  (Lamont  49).

Flew apresenta o problema da seguinte maneira: “Obviamente, isto é
para encontrar alguma caracterização positiva para um corpo astral”
(Flew, “God” 117).  Ou seja,  se vamos começar a levar a noção de
corpos astrais a sério, vamos precisar de alguns critérios positivos para
o que é ser um corpo astral, em vez de um contraste entre estes e
mentes desencarnadas ou corpos físicos normais.

Um absurdo  para  as  teorias  do  corpo  astral  é  que  corpos  astrais
necessitariam de vestimentas astrais,  para não mencionar  todo um
plano  astral  que  muito  convenientemente  assemelha-se  e  funciona
quase exatamente igual ao mundo físico(1). Outro problema para as
teorias  do  corpo  astral  é  o  da  sincronização.  O  corpo  astral  é
supostamente  uma  duplicata  exata  do  corpo  físico  (Edwards,

“Introduction” 21).  Assim, para cada ação física há uma ação astral



correspondente (22).

Como Paul Edwards indica, “todos os eventos na vida de uma pessoa
[envolvem] contato físico… [mas] o corpo astral não pode tocar ou ser
tocado por outro corpo” (22). Edwards crava o último prego no caixão
de uma versão das teorias do corpo astral quando observa que:

Se o corpo astral é uma duplicata exata do corpo regular, então
deve morrer juntamente com este… Se o corpo normal morreu
como resultado de um tumor cerebral ou como resultado de um
tiro  no coração,  o  cérebro e o  coração astrais  devem ter  sido
similarmente lesados (22).

Entretanto, não há dificuldades conceituais com uma versão modificada
da teoria dos corpos astrais. Não é necessário que os corpos astrais
espelhem  exatamente  os  corpos  físicos;  o  mínimo  necessário  à
caracterização  de  corpos  astrais  é  que  apresentem  algumas

características  físicas  como forma,  volume e posição espacial.  Uma
caracterização  mínima,  todavia,  dificilmente  proporciona  uma
justificativa  plausível.  É  necessária  uma  caracterização  positiva
específica  para  que  a  teoria  seja  crível.  Qual  a  espécie  de  matéria
exótica de que o  corpo astral  se  constitui?  Por  que o  corpo astral
permanece indetectável? Como o corpo astral funciona?

Finalmente chegamos à ressurreição. A ressurreição literal de corpos
em decomposição enfrenta um simples e insuperável problema: Como
as partes constituintes de corpos em fase avançada de decomposição



que foram absorvidas por outros seres humanos vão ser reconstituídas
se são compartilhadas por outras pessoas? O canibalismo apresenta o
mesmo problema.

Outra forma de ressurreição recorre à criação de um novo corpo que
não  é  materialmente  contínuo  com  o  antigo.  Flew  imediatamente
objeta: “Produzir um objeto indistinguivelmente similar após o primeiro
ter sido destruído e ter desaparecido completamente não equivale a
produzir o mesmo objeto novamente, mas uma réplica” (Flew, “God”

107).  Peter Van Inwagen argumenta que esta objeção aplica-se até
mesmo à ressurreição literal. Ele nos incita a imaginar um manuscrito
escrito  por  Santo  Agostinho,  queimado  pelos  arianos  em  457,  e
milagrosamente recriado por Deus em 458 (Van Inwagen 242).  Van
Inwagen afirma:

O  manuscrito  criado  por  Deus…  não  é  o  manuscrito  que  foi
destruído, pois os vários átomos que compõem os traços de tinta
na sua superfície  estão ocupando suas presentes posições não
como resultado da atividade de Agostinho, mas da de Deus (Van

Inwagen 234).

Ele também usa a analogia de uma casa de blocos construída por uma
criança. Se a mãe acidentalmente derruba a casa, e então a reconstrói
na  mesma  configuração  da  original,  a  casa  resultante  não  é  a
construída pela criança, mas a construída pela mãe (Van Inwagen 243).

Como John Hick argumentou, se a réplica pode ou não ser identificada



como a pessoa original isso é uma questão de escolha. A “objeção da
réplica”  admite  que  o  eu  de  alguém  é  um  fato  independente  da
existência de quaisquer outras pessoas. Em outras palavras, visto que
eu não seria a réplica se eu existisse e não tivesse morrido, então não
há margem a afirmação de que sou a réplica após a dissolução de meu
corpo  original.  Esta  suposição,  entretanto,  é  inválida.  Van  Inwagen
parece  estar  fazendo  jogos  linguísticos  quando  argumenta  que
reconstituir  a  pessoa a  partir  mesma matéria  seria  uma réplica.  O
manuscrito  criado  por  Deus  tem  a  mesma  história  causal  que  o
manuscrito  de  Santo  Agostinho,  uma  vez  que  são  materialmente
contínuos entre  si,  portanto  são o  mesmo manuscrito.  Uma réplica
materialmente contínua com a pessoa original indica identidade, mas
continuidade corpórea não é necessária para a identidade pessoal. Se
meu  carro  é  consertado  e  todas  as  suas  peças  são  gradualmente
substituídas, o carro resultante é o mesmo? Sim, de fato. Se cada uma
das partes foi  sendo substituída,  e algum tempo depois o carro foi
completamente  remontado  a  partir  de  componentes  novos,  mas
exatamente com os mesmos materiais, características e configurações
do original, o carro resultante é o mesmo. É o mesmo carro porque é a
continuação mais próxima do original(2).  Se o original existe e uma
réplica idêntica é criada,  então o original  seria  a continuação mais
próxima e a réplica não seria o mesmo carro. A destruição do original
tem  importância.  Se meu corpo morre,  e  uma réplica  é  criada,  há
margem para que ele seja chamado de eu; se uma réplica é criada, mas
meu corpo ainda está vivo, então não há margem para chamá-lo de eu.



Portanto  a  objeção  da  réplica  falha  em  excluir  a  possibilidade  da
ressurreição.

Admitir que a ressurreição corpórea é logicamente possível, entretanto,
não  é  de  muita  valia.  Cientificamente,  a  crença  de  que  uma  pessoa
cujos  restos  tenham  virado  pó  ou  sido  absorvidos  por  outros
organismos será regenerada como uma réplica plenamente funcional é
inacreditável. Usando um dos exemplos de Kai Nielsen, tal evento é tão
improvável  quanto  que  um  homem  venha  a  desenvolver  um
exoesqueleto  de  alumínio  enquanto  seus  ossos  transformam-se  em
barras de ferro (Nielsen 240). Embora possamos imaginar vagamente
como tais eventos seriam, quando se chega aos detalhes isso se torna
impossível  de  ser  imaginado  (Nielsen  240-41).  Apresentar  uma
explicação detalhada de como uma réplica ressuscitada poderia vir à
existência  seria  tão  promissor  quanto  explicar  como  astronautas
poderiam construir uma estação espacial no centro do Sol. Tais eventos
são possibilidades lógicas apenas porque não são autocontraditórios
como,  por  exemplo,  um  quadrado  redondo.  Todavia,  não  são
possibilidades  científicas  reais.

Aqueles  que  acreditam  na  ressurreição  corpórea  provavelmente
reconheceriam que tudo isto é muito improvável na ausência de um
milagre  de  Deus.  Mas  argumentariam  que  a  ressurreição  não  é
improvável se for concedida a possibilidade da intervenção divina. A
ressurreição,  obviamente,  pressupõe  um ato de Deus,  contudo, não
temos  mais  motivos  para  acreditar  que  um  Criador  inteligente



ressuscitaria  humanos  que  temos  para  acreditar  que  ressuscitaria
dinossauros. Este é o caso porque não temos como determinar de modo
confiável  a  probabilidade  de  qualquer  evento  uma  vez  que  seja
permitida a intervenção sobrenatural. Consequentemente, se admitida
a intervenção sobrenatural,  a  ressurreição torna-se  exatamente  tão
provável quanto o desenvolvimento de um exoesqueleto de alumínio
em um indivíduo que ao mesmo tempo tem seus ossos transformados
em barras de ferro.

Outro problema para qualquer teoria da sobrevivência é o da regressão
da idade, o qual é apresentado por W. T. Stace:

Quando  um  homem  idoso  morre,  qual  é  a  consciência  que
sobrevive? É a sua consciência logo antes da morte, que talvez
houvesse se tornado débil? Ou a sua consciência da meia-idade?
Ou a mente infantil que tinha quando era um bebê? O fato não é
que não temos as respostas para essas perguntas… O fato é que
todas as  possíveis  respostas  são igualmente insensatas… [U]m
homem velho que morre retornará subitamente à meia-idade após
sua  morte?  E  uma  criança  falecida  subitamente  tornar-se-á
madura? (Edwards, “Introduction” 60).

Os problemas conceituais com os três veículos mais comuns para a
sobrevivência fazem dela uma possibilidade altamente implausível. A
existência  desencarnada é  inconcebível;  os  corpos  astrais  são  mal-
definidos  ou  indefinidos  demais  para  garantir  sua  aceitação;  a
ressurreição literal não consegue justificar o fato de que muitas pessoas



que  compartilharam  a  mesma  matéria  não  podem  ser  todas
ressuscitadas a partir desta mesma matéria. Não há problemas lógicos
em relação a uma réplica ressuscitada, mas dada nossa experiência
passada,  a  ressurreição  apresenta-se  como  uma  possibilidade
extremamente  improvável  para  o  futuro.

Agora me voltarei à evidência científica.

O Caso Científico Contra a
Imortalidade

A ciência moderna demonstra a dependência que a consciência tem do
cérebro,  confirmando  que  a  mente  deve  morrer  juntamente  com  o
corpo. Esta conclusão é emocionalmente difícil  de se aceitar.  Dylan
Thomas expressa de modo vigoroso a animosidade que muitos de nós
sentem em face da consciência  de nossa inevitável  extinção:  “Não
mergulhes docilmente nesta noite boa: revolta-te, revolta-te contra a
extinção  da  luz”  (Lamont  211).  Miguel  de  Unamuno  expressa
sentimentos  análogos:  “Se  é  o  nada  que  nos  aguarda,  então
cometamos uma injustiça contra ele; lutemos contra o destino, ainda
que sem esperança de vitória” (Lamont 211). Bertrand Russel chega a
uma conclusão diferente: “Devo desprezar os calafrios de terror que a
ideia da aniquilação traz. A felicidade não é menos verdadeira porque
forçosamente terá um fim; tampouco a reflexão e o amor perdem seu



valor  porque  não  são  eternos”  (Edwards,  “Immortality”  VI).  Devo
admitir que, quando confrontada à morte de alguém próximo a mim, ou
quando  ao  reflito  sobre  a  minha  inevitável  morte,  não  me  sinto
confortada  por  estas  sábias  palavras.  Entretanto,  não  podemos
fundamentar nossas crenças no que gostaríamos que fosse verdade; a
verdade só pode ser encontrada pesando-se as evidências em função
de uma certa ideia. No caso da imortalidade, a hipótese da extinção é
respaldada por contundentes e incontroversas evidências provenientes
de sólidos dados experimentais de psicofisiologia, enquanto a hipótese
da sobrevivência sustenta-se, no máximo, por evidências anedóticas
fracas e questionáveis da parapsicologia.

O  grito  de  guerra  de  muitos  parapsicólogos  é  que  encontraram
indiscutíveis evidências para a o fenômeno paranormal ou “psi” que são
inexplicáveis para a ciência moderna, mas que têm sido ignoradas ou
negadas  pela  comunidade  científica  principalmente  porque  não  se
encaixam aos dogmáticos preconceitos e às noções preconcebidas dos
cientistas modernos.  Esses parapsicólogos frequentemente falam de
uma  revolução  científica  vindoura  comparável  à  descoberta  de
Copérnico — de que o Sol é o centro do sistema solar. Antony Flew
argumenta que as acusações de dogmatismo a priori são infundadas:

É  simplesmente  grotesco  reclamar,  na  ausência  de  quaisquer
evidências falseáveis decisivas, que esses apelos às… chamadas
leis estabelecidas da física são exercícios de um dogmatismo a
priori.  Pois  o  que  “a  priori”  significa  é:  anterior  e  independe  da



experiência. Mas nestes… tipos de casos encontramos gigantescas
massas de dados empíricos sustentando nossas atuais crenças e
nossas atuais descrenças (Flew, “Parapsychology” 138-9).

Não há fundamentos para a conclusão de que a parapsicologia vai
liderar  alguma  espécie  de  revolução  científica.  As  revolucionárias
teorias de Copérnico e Darwin necessitaram do suporte de vários tipos
diferentes  de  evidência  sólida  antes  de  ganharem  a  aceitação  da
comunidade  científica;  as  previsões  de  Einstein  referentes  à
relatividade  baseavam-se  numa  teoria  científica  e  foram
posteriormente  verificadas  pela  experimentação.  Entretanto,  quando
analisamos a parapsicologia, não encontramos qualquer indicação de
tal  revolução  vindoura.  Primeiro,  para  citar  Flew,  “a  longamente
procurada  demonstração  reprodutível  de  quaisquer  fenômenos  psi
parece  continuar  tão  distante  quanto  sempre  foi”  (Flew,

“Parapshychology”  140).  Um  estudo  do  National  Research  Council

[Conselho Nacional de Pesquisa] em 1988, publicado como Enhancing

Human Performance [Potencializando a Performance Humana], analisou
muitas  áreas  de  pesquisa  para  determinar  como  potencializar  a
performance individual ou em grupo (Frazier 150). O relatório da NRC
sobre os “Fenômenos Paranormais” concluiu: “O comitê não encontrou
justificativas  científicas  nas  pesquisas  conduzidas  ao  longo  de  um
período de 130 anos para a existência de fenômenos parapsicológicos”
(Frazier 151). Segundo, “ninguém foi capaz de arquitetar uma teoria
sequer parcialmente plausível  em favor  da ocorrência de quaisquer
fenômenos  psi”  (Flew,  “Parapsychology”  140).  Finalmente,  os



parapsicólogos não oferecem nenhum critério positivo para se discernir
que  tipos  de  evento  deveriam  ser  classificados  como  um  exemplo  de
fenômeno  paranormal.  Como  coloca  Flew,  “todos  os  termos  psi
referem-se à ausência de outros meios ou mecanismos, ou à ausência,
em qualquer grau, de meios normais e conhecidos” (140).

Obviamente,  em  geral,  a  evidência  parapsicológica  está  em  falta.
Todavia,  devemos  avaliar  a  evidência  parapsicológica  diretamente
referida  como  mais  consistente  com  a  sobrevivência.  Relatos  de
aparições podem ser explicados em termos de fraudes e alucinações.
Evidências  fotográficas  de  aparições  são  dúbias(3)  porque  fantasmas
notavelmente  tendem  a  se  assemelhar  com  exposições  duplas
(“Ghosts” 293). Ademais, aparições podem ser explicadas em termos
de alucinações porque:

Há  uma  tendência  para  que  sejam  “vistas”  faces  e  formas
humanas mesmo em formas bastante aleatórias… É possível que
criações sensoriais desta natureza sejam ocasionalmente evocadas
em estados de medo, e parece realmente haver fatores sociais

determinando  em  certo  grau  as  formas  adotadas  pelos

fantasmas(4) [Itálicos meus]… [A] falta de evidências consistentes
impossibilita a aceitação geral de fantasmas (293-4).

A teoria de que aparições são alucinações em vez de manifestações
externas  de  falecidos  ganha  respaldo  adicional  com  as  muitas
observações de outras pessoas que estavam em posição de avistar a
aparição relatada mas não a viram (Cook 128). Finalmente, o fato de



que aparições “raramente comunicam alguma informação importante”
sugere  que  experiências  com  aparições  são  alucinatórias  (Beloff,

“Anything”  261).

Experiências  extracorpóreas  (Out-of-body  experiences  ou  OBEs)
também  são  citadas  como  evidências  parapsicológicas  para  a
sobrevivência.  A  ex-parapsicóloga  Susan  Blackmore  sumariza  os
resultados das investigações em OBEs: “Não há evidências reais de psi
nas OBEs; não há evidências de qualquer coisa separando-se do corpo;
e não há evidências de efeitos causados por entes extracorpóreos”
(Blackmore, “Elusive” 132). Experimentos desenvolvidos para detectar
a dupla [o  indivíduo real  e  o  desdobrado]  durante as OBE  tiveram
resultados negativos:

A magnitude de qualquer efeito detectado tem diminuído com o
progresso  da  sofisticação  experimental.  Estudos  mais  recentes
utilizaram magnetômetros,  termistores,  detectores ultravioleta e
infravermelho, e assim por diante… mas ainda não foi encontrado
um detector confiável (Blackmore, “Oxford” 572).

Parapsicólogos  “têm  até  mesmo  utilizado  ‘detectores’  animais  e
humanos, mas nenhum logrou sucesso na detecção de qualquer coisa
confiável” (Blackmore, “Near-Death” 38). Outro tipo de experimento foi
desenvolvido  para  determinar  se  indivíduos  em  OBE  podem  obter
informações de um local remoto. Blackmore conclui que:

A evidência experimental  é fraca.  Foi  pedido que os indivíduos



visualizassem  cartas,  números  ou  imagens  específicas  colocados
em salas distantes… [e] outros estudos tentaram descobrir se os
indivíduos  pareciam  estar  observando  de  um  local  específico
durante as OBEs; contudo, os resultados foram inconclusivos. Em
geral estes estudos apresentam resultados confusos, e não está
claro se há qualquer processo paranormal envolvido (Blackmore,

“Oxford” 572).

Parece que a evidência é mais consistente com um modelo psicológico
das OBEs:

Se a estimulação sensorial é reduzida ou interrompida, o modelo
normal do mundo baseado nos estímulos pode começar a tornar-se
instável  e  esvaecer.  Neste  caso  o  sistema  cognitivo  tentará
restaurá-lo ao normal criando um novo modelo do mundo através
da imaginação… [a partir] de uma visão panorâmica, como um
“olho aéreo” (Blackmore, “Oxford” 573).

De acordo com este modelo, “se a OBE ocorre quando o modelo normal
da realidade encontra-se substituído pela visão panorâmica construída
pela memória, então pessoas que têm OBEs devem ser mais capazes
de  utilizar  tais  visões  com memórias  e  com imagens”  (Blackmore,

“Elusive” 133). Blackmore conduziu algumas experiências e descobriu
que “indivíduos que passaram por OBEs tinham melhor capacidade de
mudar pontos de vista, eram especialmente bons em imaginar cenas de
uma posição acima de suas cabeças, e tinham maior probabilidade de
lembrar de seus sonhos em uma perspectiva panorâmica” (133).



Peter Geach argumenta que a evidência para a “dupla” é fraca porque:

Supõe-se que haja muitos “corpos tênues” por toda parte, e físicos
têm  muita  aparelhagem  sensível;  todavia,  f ísicos  não
comprometidos com pesquisas físicas nunca são incomodados pela
interferência de “corpos tênues”… A descoberta dos raios-X e dos
elétrons  não  interessou  ao  público  leigo,  mas  os  físicos,  para
estudarem as evidências; e enquanto os físicos… recusarem-se a
levar os “corpos tênues” a sério, um estudo das evidências destes
feito por um leigo como eu seria uma perda de tempo (Geach 226).

Outro  fenômeno  frequentemente  citado  como  evidência  da
sobrevivência são as experiências de quase-morte [NDEs — Near-death

experiences]. Os proponentes da sobrevivência argumentam que o fato
de  os  traços  fundamentais  das  NDEs  serem quase  invariavelmente
relatadas por todos que vivenciam as NDEs constitui uma evidência de
uma  realidade  post-mortem  objetiva.  Entretanto,  esses  traços
fundamentais podem ser explicados por modelos fisiológicos porque os
mesmos processos cerebrais ocorrem no início do processo da morte
(ex:  privação  de  oxigênio,  liberação  de  endorfina,  descargas  neurais
aleatórias) daqueles que vivenciam NDEs, e portanto suas experiências
subjetivam  devem  ser  similares  (Blackmore,  “Dying”  261).  Outro
argumento é  o  de que NDEs  são  reais  porque parecem  reais;  isto
constitui  uma  evidência  de  que  as  NDEs  refletem  uma  realidade
externa tanto quanto o fato de alucinações parecerem reais constitui
uma evidência de que são reais. Alguns pesquisadores alegaram que
informações foram obtidas em NDEs através de meios não-sensoriais,



mas  não  há  evidência  experimental  respaldando  tais  afirmações.
Madelaine  Lawrence  desenvolveu  um experimento  de  obtenção  de
informações  onde  uma  tela  eletrônica  era  colocada  na  ala  de
reabilitação cardíaca no Hospital Hartford, Connecticut, que exibia uma
sentença que mudava aleatoriamente e que não podia ser vista em
favor do paciente ou da equipe (Lawrence 158-9). Quando alguém tinha
uma NDE, tudo que precisava fazer era repetir o que a sentença dizia;
então a equipe podia informar o que o paciente em NDE disse para que
fosse determinado se houve um acerto. Os resultados não produziram
quaisquer evidências de que alguém pôde obter informações de um
local  remoto  durante  uma  NDE(5).  A  precisão  das  descrições  do
ambiente em NDEs pode basear-se em percepções semiconscientes do
ambiente anteriores ao colapso da percepção, que são incorporadas à
imagética  alucinatória  durante  as  NDEs.  Não  há  corroboração  para
alegações de percepção exterior ao ambiente imediato do paciente(6)

ou  de  percepções  precisas  em  NDEs  no  escuro(7),  portanto  o
argumento paranormal não constitui evidência em favor sobrevivência
(125-133).  Finalmente,  o  fato  de  que  pessoas  experimentaram
transformações  de  personalidade  após  NDEs  não  indica  uma
experiência mística post-mortem.  Um estudo conduzido por Kenneth
Ring descobriu  que transformações de personalidade ocorreram em
pessoas que chegaram medicamente próximas da morte, tendo elas
vivenciado a NDE ou não, sugerindo que a transformação resultou do
confronto com a morte em vez da NDE (248-9).

Algumas descobertas das pesquisas sobre NDE são mais consistentes



com  modelos  fisiológicos  e  psicológicos.  Nenhum  dos  pacientes  que
manifestaram NDEs  tiveram morte cerebral,  pois  esta é irreversível
(Beyerstein 46). Primeiro, NDEs apenas ocorrem em um terço de todos
os  casos  onde  há  crises  de  quase-morte  (Ring  194).  Segundo,  os
detalhes das NDEs dependem da bagagem cultural e da personalidade
do  indivíduo  (Ring  195).  Terceiro,  fatores  fisiológicos  e  psicológicos
afetam o conteúdo das NDEs. Barulhos, túneis, luzes brilhantes e outros
seres são comuns em condições fisiológicas que afetam diretamente o
estado  cerebral,  como  ataques  cardíacos  e  anestesias;  enquanto
euforia,  sentimentos  místicos,  flash-back  da  vida  e  transformações
positivas podem ocorrer quando pessoas simplesmente acreditam que
vão morrer (Blackmore, “Dying” 44-45). Quarto, os traços fundamentais
das NDEs  são observados em alucinações naturais ou induzidas por
drogas (Siegel 174). A OBE pode ser induzida pelo anestésico cetamina
(Blackmore,  “Dying” 170).  A experiência de um túnel  é uma forma
comum de alucinação psicodélica (Siegel 175-6). Todos os estágios da
NDE  ocorreram sequencialmente  sob  influência  de  haxixe  (Blackmore,

“Dying” 42-3). Quinto, o acúmulo de dióxido de carbono no cérebro
induz NDEs (Blackmore, “Dying” 53-4). Sexto, a revisão panorâmica da
vida assemelha-se muito a uma forma de epilepsia do lobo temporal
(206).  Há  até  casos  onde  epiléticos  que  tiveram  OBEs  ou  viram
aparições de amigos e familiares falecidos durante seus ataques (206).
Sétimo, simulações computadorizadas de descargas neurais aleatórias
baseadas no mapeamento olho-cérebro do córtex visual produziram o
túnel e a luz característicos das NDEs (84). Oitavo, o fato de que a



naloxona — um antagonista opiato que inibe os efeitos da endorfina no
cérebro  —  interrompe  as  NDEs  proporciona  alguma  confirmação  da
teoria  endorfínica  para  a  NDE:

Dentro de um minuto [após ter sido administrada a naloxona] ele
acordou em um estado de agitação e posteriormente relatou que
uma experiência do tipo NDE foi aparentemente interrompida pela
naloxona, sugerindo que a experiência talvez tenha sido mediada
por  peptídeos  opioides  (Saavedra-Aguilar  and  Gomez-Jeria

210-211).

Finalmente, NDEs podem ser induzidas por estimulação elétrica direta
de  áreas  cerebrais  circundantes  à  fissura  sílvica  no  lobo  temporal
direito  (Morse  104).

Outras descobertas são absolutamente inconsistentes com a hipótese
da  sobrevivência.  Os  túneis  descr i tos  nas  NDEs  var iam
consideravelmente  em  forma.  Se  as  NDEs  refletissem  uma  realidade
externa,  esperar-se-ia consistência quanto à forma do túnel  que as
experiências relatam (Blackmore, “Dying” 77). Ademais, casos de NDE

foram  relatados  onde  o  paciente  identificou  os  “seres  de  luz”  como
sendo a equipe médica fazendo as tentativas de ressuscitação (227).
Finalmente, o fato de que “crianças são mais propensas a ver amigos
vivos que amigos falecidos” durante NDEs sugere fortemente que as
NDEs  não são experiências de uma realidade externa post-mortem.
(Blackmore, “Near-Death” 36).

Memórias de vidas passadas também são consideradas evidências da



sobrevivência, especialmente da reencarnação. Há evidências reunidas
por parapsicólogos onde pessoas fornecem detalhes históricos precisos
quando descrevem, sob hipnose, “memórias” de “vidas passadas”. Esta
evidência,  entretanto,  é  mais  consistente  com  uma  explicação
alternativa  —  a  criptomnésia.  Melvin  Harris  descreve  este  fenômeno:

Para  compreender  a  criptomnésia  precisamos  pensar  no
subconsciente como uma vasto e confuso depósito de informação.
Esta informação vem de livros, de jornais, de revistas, de palestras,
de programas de televisão e rádio, de observação direta e até de
fragmentos de conversas ouvidos por acaso. Sob circunstâncias
normais  a  maior  parte  deste  conhecimento  não  está  sujeito  à
recordação, mas algumas vezes estas informações profundamente
enterradas são revividas espontaneamente. Elas podem emergir
de  maneira  obscura,  pois  suas  origens  foram  complemente
esquecidas (Harris 19).

Há  numerosos  casos  onde  a  informação  das  regressões  a  vidas
passadas teve suas fontes mundanas rastreadas após investigações
mais aprofundadas (Edwards, “Introduction” 9). De fato,

Em todos os casos [de vida passada] evocados sob hipnose até o
momento,  ou  nunca  houve  tal  pessoa  como  descrita,  ou  o
personagem  em  questão  poderia  ter  sido  conhecido  pelo
informante  que…  talvez  não  estivesse  conscientemente  ao
corrente da fonte daquele conhecimento (Beloff, “Anything” 262).

Outro  tipo  de  memória  de  vidas  passadas  não  envolve  regressão



hipnótica. “Memórias” de vidas passadas espontaneamente surgiram
durante a infância em casos investigados na Índia por Ian Stevenson.
Stevenson  pesquisou  casos  onde  crianças  geralmente  entre  dois  e
quatro anos de idade começavam a falar sobre suas “vidas passadas” e
suas “mortes passadas” (Edwards, “Introduction” 11). Normalmente as
memórias desaparecem aos oito anos. Em vários casos as pessoas que
as crianças alegaram ter sido numa vida passada de fato existiram e
muitas descrições foram feitas com precisão (11).

Stevenson descartou a possibilidade de fraude porque não encontrou
motivos  que  a  justificassem.  Ian  Wilson  aponta  que  muitas  crianças
afirmavam  ter  pertencido  a  uma  casta  superior,  deste  modo  uma
motivação  para  melhores  condições  de  vida  é  óbvia  (Edwards,

“Introduction” 12). Em um caso um garoto queria um terço das terras
“de seu pai na vida passada” (12). Stevenson contratou David Barker,
que estava pesquisando para uma dissertação sobre antropologia na
Índia, para ajudá-lo a analisar alguns de seus casos, e Barker concluiu
que  não  havia  uma única  evidência  convincente  de  qualquer  fator
paranormal (12).  Stevenson também contratou o advogado Champe
Ransom para analisar alguns casos. Ransom concluiu:

Os casos de Stevenson não chegam a representar sequer uma
evidência aleijada. Em apenas 11 — dos aproximadamente 1,111
— casos de reencarnação não havia ocorrido contado entre as
duas famílias antes do início da investigação. Destes onze, sete
eram  seriamente  inconsistentes  em  algum  aspecto.  Isto  significa



que,  na grande maioria  dos casos,  as duas famílias  tinham se
encontrado anos antes de a investigação científica ter começado e
que a probabilidade de testemunho independente era bastante
reduzida. Os casos de reencarnação são evidências anedóticas do
tipo mais fraco (Edwards, “Introduction” 14).

O fato de que a grande maioria dos casos de Stevenson veio de países
onde a crença religiosa na reencarnação é forte — e raramente de
outros  locais  —  parece  indicar  que  não  é  a  reencarnação,  mas  o
condicionamento  cultural  que  engendra  as  alegações  de  memórias
espontâneas de vidas passadas. Além disso,  a reencarnação parece
incapaz de explicar os casos espontâneos nos quais crianças alegavam
lembrar da “vida passada” de uma pessoa que havia morrido após a
criança ter nascido (Cook 129).

Embora a mediunidade seja frequentemente citada com evidência da
sobrevivência, a maior parte deste tipo de material é dúbia. A maioria
das  consultas  com  médiuns  pode  ser  explicada  em  termos  de
adivinhação  e  sugestões  óbvias  ou  subliminares  fornecidas  pelos
consultante (Becker 9). Ademais, como Peter Geach salienta, “Há casos
— tão bem-autenticados quanto quaisquer outros — em que o médium
convincentemente  desempenhou  o  papel  de  X  e  disse  coisas  que
‘Apenas X poderia saber’ quando X de fato estava vivo e normalmente
consciente” (Geach 231). Carl Becker conclui que:

A  teoria  de  que  médiuns  comunicam-se  com  inteligências
desencarnadas  torna-se  ainda  mais  suspeita  à  luz  dos



experimentos  nos  quais  o  “contato  mediúnico”  foi  feito  com
indivíduos  vivos  ou  demonstravelmente  fictícios.  O  evidente
potencial de fraude neste negócio lançou tantas suspeitas sobre a
profissão  que  atualmente  poucos  parapsicólogos  se  valem  de
sessões mediúnicas como uma de suas fontes de evidência (Becker

9).

O  falecido  Robert  Thouless,  ex-presidente  da  Society  for  Psychical

Research  [Sociedade para Pesquisa Psíquica],  desenvolveu um teste
para a sobrevivência onde uma mensagem é criptografada de tal modo
que  apenas  poderia  ser  decodificada  pelas  palavras-chave  conhecidas
unicamente por aquele que havia morrido (Stevenson 114). Thouless
produziu  três  mensagens  criptografadas  para  si  próprio,  esperando
comunicar, após sua morte, as palavras-chave que decodificariam suas
mensagens para seus colegas através de um médium. Apesar de a
primeira cifra proposta por ter sido desvendada poucas semanas após
sua publicação, nenhuma das outras duas foi decifrada durante sua
vida, provendo um raro ensejo para que parapsicólogos produzissem
uma  evidência  realmente  contundente  da  sobrevivência  à  morte
corporal. A chave para uma das cifras remanescentes (uma reposição
para a chave decifrada) foi  uma chave simples de suas palavras; a
chave para a outra era uma passagem literária de aproximadamente
cem palavras. A chave literária, apesar de longa, poderia ser obtida
simplesmente  transcrevendo-se  o  título  do  livro,  a  localização  da
passagem naquele livro e mais duas palavras no começo da passagem
(Oram 118).



A conselho de Ian Stevenson, Thouless também transpôs as primeiras
seis letras de sua chave de duas palavras em números utilizando uma
tabela  publicada,  a  fim  de  configurar  uma  fechadura  de  combinação
com aqueles números (Stevenson 114). Diferentemente dos testes de
Thouless  com  mensagens  cifradas,  o  teste  com  a  fechadura  de
combinação  necessita  de  que  a  chave  inteira  seja  conhecida  para
destrancá-la, e não dá indicações de que se esteja chegando perto de
encontrá-la através de tentativas aproximadas, deste modo excluindo a
possibilidade de que alguém poderia restringir suas opções tentando
repetitivamente  destrancar  a  fechadura  de  combinação  (115).
Stevenson informou que a chance de se acertar a chave correta para a
fechadura de combinação puramente por acaso era de uma em 125 mil
(115).

Quando Thouless morreu em 1984, aproximadamente uma centena de
candidatos foram submetidos à Society for Psychical Reserach, alguns
quais eram médiuns, mas nenhum deles foi capaz de decifrar quaisquer
dos códigos de Thouless  (Stevenson 114).  Não obstante,  em 1995,
James  Gillogly  conseguiu  decodificar  uma das  mensagens  de  Thouless
usando  as  duas  palavras-chave  “black  beauty”,  geradas  por  um

programa  de  computador  de  sua  autoria(8),  o  qual  produziu  a
mensagem: “Esta é uma cifra que não será lida a menos que eu dê as
palavras-chave”. A descoberta da chave de duas palavras de Thouless
foi  posteriormente  confirmada  quando  Stevenson  utilizou  sua  tabela
para  transpor  “BLACKB”  em  números,  os  quais  destrancaram  a
fechadura de combinação de Thouless (155).



A falha no teste de Thouless que possibilitou sua decifração foi o uso de
palavras triviais para a chave, que poderiam ser facilmente cruzadas
por  um  programa  de  computador  desenvolvido  para  formar
combinações de duas palavras a partir das de um dicionário comum
(Oram 116). Surpreendentemente, o parapsicólogo Arthur Oram chegou
à  crédula  conclusão  de  que  as  repetidas  falhas  dos  médiuns  em
apresentar  uma  chave  que  decifrasse  as  mensagens  de  Thouless,
apesar  dos  numerosos  testes,  devia-se  à  incapacidade  do  falecido
Thouless de recordar-se das simples palavras-chave “no outro lado”!
(Apesar de que o falecido Thouless aparentemente recordava quem era
Oram  e  outros  fatos  similares)  (Oram  117).  Uma  explicação  mais
simples para essas falhas é a de que Thouless não podia comunicar as
palavras-chave porque não havia de fato “sobrevivido” à morte, e assim
não  estava  em contato  com Oram através  dos  médiuns.  Para  seu
crédito, Oram reconhece este ponto:

Parece  honesto  admitir  que  se  [os  médiuns]  estivessem
efetivamente  em contato  com Thouless,  teriam ou fornecido  a
chave  ou  uma explicação  [e  o  porquê]  de  que  ele  não  podia
lembrar  ou comunicar  a  chave… [Um] considerável  número de
pessoas sentiu estar em contado com Thouless e algumas sentiram
isto  profundamente,  incluindo  pelo  menos  uma  daquelas  que

enviaram palavras-chave incorretas [itálicos meus] (117).

Em relação ao teste mais simples de Thouless, Oram informa: “Não há
casos em nossos registros de ninguém que tenha fornecido a chave de



duas palavras  de modo sequer  parcialmente correto”  (118).  Outros
semelhantes testes diretos para a hipótese da sobrevivência também
geraram resultados negativos: todas as tentativas de se obter post-

mortem  a  chave  literária  de  Thouless  para  sua  mensagem
remanescente,  a  chave  mnemônica  de  J.  Gaither  Pratt  para  sua
fechadura de combinação e a chave para a mensagem cifrada de T. E.
Wood malograram. (Stevenson,  et  al,  329-334).  Oram sucintamente
caracteriza a condição da evidência experimental  mediúnica para a
sobrevivência: “Podemos apenas ter certeza de dois fatos concernentes
a esta pesquisa; um é que houve esforços para se obter as palavras-
chave através de médiuns; o outro fato é que não as obtivemos” (Oram

118).

Em  todos  estes  casos  é  importante  perceber  que  explicações
alternativas  não  precisam  ser  provadas.  Contrariamente,  se  há  a
pretensão de que certos fenômenos sejam considerados indicativos da
sobrevivência,  então  a  sobrevivência  deve  ser  a  única  hipótese
consistente  capaz  de  explicar  a  evidência.  De  outro  modo  os
argumentos à sobrevivência não têm qualquer força: “Se explicações
racionais  podem ser  propostas,  então  a  alegação  desaparece,  não
importando  quão  bizarro  seja  o  evento,  pois  o  ônus  é  sempre
demonstrar que o evento é paranormal” (Gregory 577).

Enquanto  a  evidência  parapsicológica  para  a  sobrevivência  é
insuficiente,  a  evidência  fisiológica  para  a  extinção  é  mais  que
suficiente.  Em meados  do  século  XVIII  o  filósofo  David  Hume declarou



as bases fundamentais do argumento empírico para a aniquilação:

A fraqueza do corpo e a da mente na infância são exatamente
proporcionais; seu vigor na vida adulta, sua desordem na doença,
seu definhamento gradual na velhice; o passo subsequente parece
inevitável: a dissolução de ambos na morte (Hume 138).

Barry  Beyerstein  salienta  que  a  visão  “de  que  a  consciência  é
inseparável do funcionamento do cérebro do indivíduo continua sendo a
pedra de toque da psicofisiologia” (Beyerstein 44). Isto se deve, diz ele,
à “simplicidade da teoria,  à  produtividade da pesquisa,  à  gama de
fenômenos em seu favor e à ausência de contraevidências confiáveis”
(45).

Beyerstein lista os cincos principais tipos de evidências empíricas que
respaldam  a  dependência  da  consciência  em  relação  ao  cérebro.
Primeiro,  a  evidência  filogenética,  que  se  refere  ao  relacionamento
evolucionário entre a complexidade do cérebro e os traços cognitivos
de  uma  espécie  (Beyerstein  45).  Corliss  Lamont  sumariza  esta
evidência:  “Descobrimos  que  quanto  maior  a  complexidade  e  o
tamanho do cérebro e do seu córtex cerebral em relação ao corpo do
animal, mais evoluída e mais versátil é a forma de vida” (Lamont 63).
Segundo, a evidência do desenvolvimento para a dependência mente-
corpo é a de que as habilidades mentais surgem conjuntamente ao
desenvolvimento do cérebro; a falha no desenvolvimento do cérebro
impede  o  desenvolvimento  mental  (Beyerstein  45).  Terceiro,  a
evidência  clínica consiste em casos de dano cerebral  resultante de



acidentes, toxinas, doenças e desnutrição que não raro resultam em
detrimento do funcionamento mental (45). Se a mente pudesse existir
independentemente do cérebro,  por  que não poderia compensar as
faculdades perdidas quando as células do cérebro morrem após danos
cerebrais?  (46).  Quarto,  a  mais  forte  evidência  empírica  para  a
dependência  mente-cérebro  deriva  de  experimentos  neurocientíficos.
Estados  mentais  são  correlacionados  com  estados  cerebrais;
estimulação elétrica ou química do cérebro humano evoca percepções,
memórias,  desejos  e  outros  estados  mentais  (45).  Finalmente,  a
evidência  experimental  da  dependência  mente-cérebro  consiste  nos
efeitos de vários diferentes tipos de drogas que afetam os estados
mentais de modo previsível (45).

A  memória  é  essencial  à  autoidentidade.  Estimulação  elétrica  ou
química do cérebro pode impedir a formação de novas memórias e
causar a perda de memória para eventos que ocorreram até três anos
antes da intervenção (Stokes 71). Os neurocientistas acumularam uma
considerável quantidade de evidências de que os traços da memória de
longo prazo “são dependentes de — e talvez consistam de — mudanças
na  força  das  conexões  sinápticas  entre  os  neurônios”  (Stokes  73).
Lamont argumenta isto porque:

O funcionamento apropriado da memória… depende… dos padrões
de  associação  estabelecidos  como  impressões  estruturais
duradouras  através  de  conexões  interneurônicas…  é
extremamente difícil compreender como poderiam sobreviver após



a destruição do cérebro vivo no qual tinham seu lócus original
(Lamont 76).

Evidência experimental extra para a dependência mente-cérebro deriva
dos  pacientes  com  “cérebro  dividido”  que  foram  sujeitos  a  uma
operação  que  corta  o  corpo  caloso  para  reduzir  ataques  epiléticos
(Beyerstein  45).  O  corpo  caloso  é  uma  larga  banda  de  fibras  que
conecta diretamente os hemisférios esquerdo e direito do cérebro. Se
alguma  informação  for  apenas  apresentada  a  um  hemisfério  do
paciente com “cérebro dividido”, o outro hemisfério não a detecta e é
incapaz de compreender as reações do hemisfério informado (45). O
resultado  da  cirurgia  de  separação  cerebral  é  a  formação  de  dois
sistemas mentais, cada qual com atributos mentais independentes (45).
Uma variedade de testes psicológicos corrobora a existência de dois
fluxos  de  consciência  demonstravelmente  alheios  ao  conteúdo  um  do
outro (Parfit 248). Para citar um exemplo engraçado, “um dos pacientes
reclamava  que,  às  vezes,  quando  abraçava  sua  esposa,  sua  mão
esquerda  a  empurrava”  (Parfit  249).  Beyerstein  questiona:  “Se  existe
uma mente que ‘flutua livremente’, por que ela não é capaz de manter
a  unidade  da  consciência  funcionando  como  uma  ponte  para  a
informação entre os dois hemisférios desconectados?” (Beyerstein 46).

Um dos argumentos mais fortes para a dependência mente-cérebro
vem  dos  efeitos  dos  “marcapassos  cerebrais”  que  estimulam
eletricamente o cerebelo no cérebro de psicóticos (Hooper e Teresi

154). O exemplo a seguir ilustra tais efeitos:



Outro  paciente,  um  ex-físico  severamente  deprimido,  era
perturbado por vozes em sua cabeça que o mandavam estrangular
sua esposa. Quando recebeu um dos marcapassos do Dr. Heath
em 1977, as vozes infernais desapareceram juntamente com sua
depressão  perene…  Mas  os  fios  do  marcapasso  eventualmente
quebraram,  e  então  novamente  sua  esposa  foi  ameaçada  de
estrangulamento.  Quando  o  aparelho  foi  consertado,
concomitantemente  também se  consertou  a  psique  do  homem
(Hooper e Teresi 155).

Estes  são  apenas  alguns  poucos  exemplos  neurocientíficos  da
dependência  da  consciência  em  relação  ao  cérebro.  Sabemos  que
alterando a química cerebral pode-se causar drásticas alterações de
personalidade. Esquizofrenia e Alzheimer são exemplos dramáticos da
dependência mente-cérebro. Se você está pensando em suicídio, não
vá a um psiquiatra,  vá a um farmacologista:  a  combinação de um
antidepressivo e triptofano deverá banir todos os pensamentos de por
um fim à sua vida (Hooper e Teresi 171).

Os proponentes da sobrevivência que pensam que o cérebro é um
instrumento  da  alma  usam  argumentos  como  o  seguinte  numa
tentativa de reconciliar a fisiologia e a alma:

Um  vidro  colorido…  [tem]  apenas  uma  função  condutora  em
relação à luz que brilha através [dele], pois não cria os raios [ele
próprio]. O mesmo pode ser dito de um órgão que transforma o ar
já existente em música. Similarmente o corpo humano poderia agir



como um aparato transmissor para a alma sobrenatural (Lamont

98).

Corliss Lamont torna evidente que este argumento não tem força:

Uma lesão grave na cabeça, por exemplo, pode transformar um
homem normalmente alegre num indivíduo taciturno e sombrio
sujeito a tendências maníaco-homicidas. Se o cérebro e o corpo
são simplesmente os instrumentos da alma, temos de dizer que
em tal caso esta personalidade ainda está repleta de alegria e
benevolência,  mas  que  infelizmente  tais  sentimentos  apenas
expressam-se  através  de  olhares  sombrios,  reclamações  mal-
humoradas e ataques violentos (Lamont 100).

Lamont continua:

Suponha… que [ele] se torne definitivamente louco… [e] convença-
se  de  que  é  Napoleão…  Devemos  dizer  que  sua  verdadeira
personalidade ainda é normal, que sua alma ainda está pensando
de modo claro e saudável, que retornará ao normal tão logo se
livre de seu corpo quando vier a morrer? (100)

As ilustrações da “teoria instrumental” revelam uma falha fulminante:

Se o corpo humano corresponde a um vidro colorido… então a
personalidade vivente corresponde à luz colorida que resulta do
vidro… Apesar de que a luz em geral continuará a existir sem o
vidro  colorido… os  raios  de  luz  vermelhos,  azuis  ou  amarelos
específicos  que  o  vidro  produz…  certamente  não  persistirão  se  o



vidro [for] destruído (Lamont 104).

As consequências da teoria instrumental são absurdas. Ao longo do
envelhecimento,  habilidades  mentais  podem  ser  irrevogavelmente
perdidas uma a uma,

Porém se em vez de os sentidos serem destruídos separadamente
e  gradualmente  por  uma  doença  ou  acidente,  são  todos
simultaneamente destruídos pela morte, o imortalismo dualístico
nos pede para acreditar que irão continuar em algum outro estado
com capacidades inalteradas,  se não grandemente melhoradas!
(Lamont 102).

Paul  Edwards  pergunta:  “Como  a  completa  destruição  do  cérebro
perpetra uma cura que até o momento tem frustrado totalmente a
ciência médica?” (Edwards, “Dependence” 296).  Edwards argumenta
que a teoria instrumental é inconsistente com a doença de Alzheimer:

O  cérebro  de  um  paciente  com  Alzheimer  é  severamente
danificado  e  a  maior  parte  de  sua  mente  foi  perdida.  Após  sua
morte  seu  cérebro  não  é  apenas  danificado,  mas  completamente
destruído.  É  certamente  lógico  concluir  que  agora  sua  mente
também se foi (296).

Se sob certas circunstâncias a mente não pode sobreviver à vida, como
pode sobreviver à morte? Edwards apresenta uma clara ilustração da
incompatibilidade  da  teoria  instrumental  com  fatos  da  doença  de
Alzheimer.  Antes  de  ser  afligida  pelo  Alzheimer,  a  “Sra  D”  era  uma



pessoa  atenciosa  e  compassiva,  com  uma  mente  em  pleno
funcionamento.  Todavia,

Na  época  em  que  ela  não  podia  mais  reconhecer  sua  filha,  ela
bateu [em uma] mulher paralítica em duas ou três ocasiões… [A
teoria instrumental] implica que durante todo o tempo em que Sra
D. sofreu de Alzheimer sua mente estava intacta. Ela reconhecia
sua  filha,  mas  tinha  perdido  a  sua  capacidade  de  expressar  esse
reconhecimento.  Ela  não  tinha  o  desejo  de  espancar  uma
inofensiva mulher paralítica. Em contrapartida, “por dentro”, ela
continuava sendo a mesma pessoa atenciosa que era antes do
surgimento  da  enfermidade.  Simplesmente  sua  doença  mental
impedia que ela agisse em concordância com suas verdadeiras
emoções… [E]stas são as implicações da teoria de que a mente
sobrevive à morte do cérebro e de que o cérebro é apenas um
instrumento para a comunicação. Certamente essas implicações
são absurdas (299-300).

Outros  proponentes  da  sobrevivência  reconhecem  a  evidência  da
dependência  mente-cérebro,  mas  tentam  evitar  a  conclusão  da
extinção  pessoal  na  morte.  Douglas  Stokes,  por  exemplo,  escreve:

[A] dependência íntima que a personalidade de um indivíduo tem
do estado cerebral faz parecer improvável que sua personalidade e
memórias poderiam permanecer intactas em grande parte após a
destruição  do  cérebro.  Entretanto,  memórias,  sentimentos,
disposições comportamentais e outros traços provavelmente não



são aspectos da mente que deveriam ser identificados com um ego

inalterável… Parece que o ego deve ser o que Hart denominou “eu
pensante”, aquela entidade que pensa os pensamentos, que sente
as sensações, que sente os sentimentos e que lembra as memórias
em vez de ser os próprios pensamentos, sensações, sentimentos e
memórias (Stokes 76).

A tentativa de Stokes para dar margem à sobrevivência ao mesmo
tempo  em  que  reconhece  as  fortes  e  consistentes  evidências  da
dependência  mente-cérebro  é  hipócrita.  Aceitando  as  implicações
destas evidências, Stokes eliminou a possibilidade de qualquer forma
de  sobrevivência  pessoal  (ressurreição  à  parte).  Uma  vez  que  o
indivíduo  tenha  sido  despido  de  suas  memórias,  disposições,
habilidades mentais e traços da personalidade, não resta nada senão
uma tabula rasa. Esta “lousa em branco” não poderia ser o veículo da
sobrevivência pessoal; a mente de um indivíduo falecido seria reduzida
a algo como a mente de uma criança, apenas separada de quaisquer
meios para perceber ou interagir com seu ambiente. A maioria de nós
consideraria a redução da mente de um adulto produtivo, enquanto
vivo, à mente de uma criança, como uma tragédia tão grande quanto a
própria morte; deste modo, a existência crua que Stokes concede à
mente após a morte dificilmente seria melhor que a extinção. De fato,
parece ininteligível alegar que um certo indivíduo “sobreviveu” à morte
sendo que perdeu todas suas características mentais distintivas (um
problema  particularmente  pungente  à  ideia  da  reencarnação).  A
continuação existencial  de um “eu indiferenciado” isento dos traços



mentais  que  caracterizam  a  unicidade  de  um  indivíduo  particular
constitui  uma  sobrevivência  pessoal  tanto  quanto  a  continuação
existencial dos ossos de alguém.

William Hasker adota uma abordagem diferente. Ele também reconhece
a evidência da dependência da consciência em relação ao cérebro:

Apesar do dualismo ter se empenhado, acima de tudo, em afirmar
a  independência  da  mente  em  relação  ao  cérebro,  tanto  as
descobertas  científicas  quanto  a  observação  do  dia-a-dia
combinadamente evidenciam a dependência que a mente possui
das  condições  corporais.  Uma  listagem  parcial  dos  dados
relevantes incluiria: A dependência da personalidade em relação
ao balanço hormonal,  à  determinação genética dos atributos e
defeitos  mentais  através  da  estrutura  do  DNA,  aos  efeitos  de
drogas sobre os estados mentais e às mudanças de personalidade
nas pessoas que se submeteram a operações como leucotomia
frontal  ou  temporal…  [E]stas  descobertas…  analisadas  em
conjunto… demonstram uma profunda e ampla dependência dos
aspectos  mentais,  emocionais  e  até  dos  espirituais  da
personalidade humana em relação à base biológica do cérebro
humano e do sistema nervoso (Hasker 306).

Como Hasker tenta reconciliar a evidência para a dependência mente-
cérebro com a hipótese da sobrevivência? Sua alegação de que “apesar
de originalmente produzida pelo cérebro e dependente dele em muitos
aspectos, a mente é capaz de continuar a existir e funcionar sem o



cérebro após a morte do corpo” parece ininteligível (307). Como ele
próprio pergunta, “Se… a mente ou a alma é gerada pelo cérebro e é
dependente deste  em todos os  sentidos  já  salientados,  como pode
deixar de perecer juntamente com o cérebro?” (307).

Apesar de Hasker não responder esta questão de modo satisfatório, ele
apresenta uma analogia para tentar explicar sua conclusão:

Um buraco negro… é um campo gravitacional inacreditavelmente
intenso  que  originalmente  é  gerado  por  um  objeto  maciço;
entretanto, uma vez formado o buraco negro, este literalmente
comprime o objeto até suprimi-lo da existência. Assim, de acordo
com Roger Penrose, “Após o corpo ter colapsado, é melhor pensar

no  buraco  negro  como  um  campo  gravitacional  suficiente  em  si

mesmo.  O  corpo  que  o  gerou  originalmente  já  não  lhe  tem

qualquer utilidade!” Poderia, então, a mente humana, assim como
buraco  negro,  tornar-se  um  campo  consciencial  autossuficiente?
(308).

Para  que  nos  serve  esta  analogia?  Receio  que  haja  discrepâncias
demais entre a mente e um buraco negro para que se possa inferir
quaisquer  conclusões  confiáveis  sobre  a  relação  mente-cérebro.  Por
exemplo, um buraco negro é criado quando a estrela em colapso que o
gerou é destruída. O cérebro, em contrapartida, não é destruído quando
a mente vem à existência. O buraco negro e a estrela que o criou não
existem simultaneamente, diferentemente da mente e do cérebro. De
modo mais contundente, entretanto, quando a mente vem à existência,



nesta analogia, ela não deveria mais precisar do cérebro, uma vez que

já foi  criada — isto é,  mesmo antes  de o cérebro ser destruído.  A
analogia com o buraco negro, como a da criança que cresceu no útero
mas  que  já  não  depende  deste  para  sua  subsistência  após  o
nascimento,  é  um  exemplo  de  geração  sem  dependência  na
continuação. A relação mente-cérebro, por outro lado, é um exemplo da
dependência da mente em relação ao cérebro tanto na geração quanto

na  continuação.  Esta  relação  é  captada  de  maneira  mais  precisa
através  da  analogia  da  dependência  de  um campo  magnético  em
relação um imã; mas já que o campo magnético deixa de existir quando
o imã é destruído, não surpreende que Hasker rejeite esta analogia —
que é mais aproximada — a fim de evitar suas consequências.

Se a mente depende do cérebro ao longo da vida, então tudo leva a
crer  que  também depende do  cérebro  mesmo quando a  morte  se
aproxima.  O  simples  fato  de  que  o  organismo  humano  está
aproximando-se da morte não irá repentinamente transformar a mente
numa entidade independente que não precisa mais do cérebro para
funcionar.  A  dependência  que  os  estados  mentais  têm do  cérebro
durante a vida implica fortemente que quando o cérebro morre a mente
morre com ele, exatamente como um programa de computador não-
duplicado deixa de existir  quando o  computador  que o  processa é
completamente destruído.  Deste modo, a evidência da dependência
contínua da consciência em relação ao cérebro proporciona um forte
respaldo empírico para a hipótese da extinção.



Um  último  aspecto  a  ser  salientado  sobre  a  implausibilidade  da
sobrevivência,  dado  nosso  conhecimento  sobre  nossa  herança
evolucionária,  é  o  fato…

De  ser  patentemente  absurdo  esperar  que  toda  a  miríade  de
espécimes  de  todas  as  miríades  de  espécies  de  vida  desde  o
começo da evolução irá continuar existindo eternamente em outro
mundo.  É  a  este  tipo  de  absurdidade  que  somos  conduzidos
quando começamos a  dar  crédito  à  teoria  dualística  de que o
homem  tem  uma  a lma  imor ta l…  que  pode  ex i s t i r
independentemente  do  corpo  (Lamont  117) .

Neurocientistas concordam que os fatos citados acima são realmente
fatos.  Além  disso,  cientistas  fora  do  campo  da  neurociência  não
duvidam de que as demonstrações da dependência da consciência em
relação ao cérebro são válidas. Por outro lado, “a maioria dos cientistas
fora do campo da parapsicologia não aceita a existência de fenômenos
psíquicos”  (“Parapsychology”).  Mesmo  dentro  da  parapsicologia
encontramos  poucos  parapsicólogos  que  acreditam  que  a  psi  seja
indicadora  da  sobrevivência  da  morte  corporal(9).  John  Beloff  afirma
que:

Não  se  dever ia  pensar  que…  todos  paraps icó logos
necessariamente  precisam  aceitar  a  interpretação  dualista  da
relação  mente-corpo.  Especialmente  no  momento  atual,  muito
expoentes  preferem  pensar  na  psi  essencialmente  como  uma
função do cérebro ou algum mecanismo ou processo especial do



cérebro (Beloff, “Parapsychology” 586).

Em outras palavras, a maioria dos parapsicólogos aceita a dependência
que  a  consciência  tem  do  cérebro!  Isto  deixa  a  hipótese  da
sobrevivência numa posição complicada, uma vez que os fenômenos
paranormais são a melhor fonte de evidências que os proponentes da
sobrevivência têm para oferecer. Mesmo se alguém estiver inclinado a
acreditar  que  os  fenômenos  paranormais  podem  ser  mais  bem
explicados em termos de sobrevivência, a existência de tais fenômenos
é  improvável  porque  “um  século  após  a  fundação  da  Society  for

Psychical Reserch [Sociedade para Pesquisa Psíquica], ainda há total
falta de consenso em relação à veracidade de quaisquer fenômenos
parapsicológicos”  (Beloff,  “Parapsychology”  586).  Esta  falta  de
consenso  se  deve  à  falta  de  evidência  para  a  psi:

Com única exceção da hipnose, nem mesmo a existência de um
dos fenômenos originalmente classificados como sobrenaturais, ou
posteriormente  como  paranormais,  conseguiu  aceitação  geral
entre  a  comunidade  científica;  nenhum  efeito  paranormal
demonstrável ou repetível foi descoberto; nenhuma característica
ou lei  foi  encontrada para respaldar  aqueles experimentos que
alegam resultados positivos (Scott 579).

Penso  que  apresentei  uma  representação  bastante  acurada  das
evidências  de  ambos  os  lados  desta  questão,  e  que,  ao  pesar  as
evidências, a balança claramente aponta em favor da extinção. Dada
essa  conclusão,  é  irracional  tomar  a  posição  de  Unamuno e  “lutar



contra o destino, ainda que sem esperança de vitória” (Lamont 311).
Não  devemos  permitir  que  nossas  emoções  obscureçam  nosso
julgamento.  Ou,  como  Corliss  Lamont  disse:

Não pedimos para nascer; não pedimos para morrer. Mas nascidos
estamos, e morrer nós vamos. Passamos a existir e deixamos de
existir. E em ambos os casos nenhum destino arbitrário aguarda
por nossa ratificação de seu decreto (Lamont 278).

Notas
Susan Blackmore apresenta várias dificuldades conceituais em relação às1.
noções de corpos astrais e mundos astrais no Capítulo 21 (“Reassessing
the Theories”) de seu Beyond the Body (Academy Chigado Publishers,
1992).

Para uma discussão mais detalhada sobre a visão do continuador mais2.
próximo e as várias razões para se acreditar que é uma questão de opinião
se uma réplica pode ou não ser identificada como você, Cf. “The Closest
Continuer View” por Robert Nozick em Self and Identity editado por Daniel
Kolak e Raymond Martin (Macmillian, 1991).

Recomendo especialmente os Arquivos Investigativos de Joe Nickell3.
intitulados “Gostly Photos” na Skeptical Inquirer de Julho/Agosto de 1996.

Em Ghosts: Appearances of the Dead and Cultural Transformation4.
(Prometheus Books, 1996) de Ronald C. Finucane demonstra que o modo
como os fantasmas aparecem variou em diferentes eras de acordo com as
expectativas sociais, implicando que fantasmas são alucinações
culturalmente dependentes, e não manifestações de entidades espirituais.

Outros experimentos de obtenção de informação em NDEs foram5.
conduzidos por Peter Fenwick e Charles Tart, chegando a resultados



similares. Apesar da ausência de evidência não ser evidência da ausência,
a total falta de evidência experimental para a percepção paranormal em
OBEs e NDEs, em face às numerosas tentativas experimentais projetadas
para detectar tal evidência, sugere que não há um fator paranormal
envolvido nas OBEs e NDEs (e isto é muito diferente da ausência de
evidência, pois no caso da ausência ainda não houve a tentativa de
acumular tal evidência.)

Muitos pesquisadores da NDE referem-se ao caso de uma paciente cardíaca6.
de Seattle conhecida apenas como “Maria” como uma das mais
convincentes evidências anedóticas para a percepção paranormal em
NDEs. Em “Maria´s Near-Death Experience: Waiting for the Other Shoe to
Drop” (Skeptical Inquirer de Julho/Agosto, 1996), Hayden Ebbern, Sean
Mulligan e Barry Beyerstein ilustram de modo magnífico o descrédito das
evidências anedóticas em geral e, nos casos de NDE, demonstram que o
conhecimento do ambiente pretensamente inacessível a este paciente
através de meios normais estava de fato facilmente discernível através de
percepção sensorial e inferência comuns. Esta investigação representa um
claro exemplo da razão pela qual, sozinha, evidência anedótica para
habilidades paranormais é inútil sem corroboração experimental.

Cf. págs 128-133 de Dying to Live de Susan Blackmore (Prometheus Books,7.
1993).

James Gillogly relata sobre como descobriu a cifra de Thouless e sobre suas8.
tentativas de decifrar o teste da passagem literária de Thouless em
“Cryptograms From the Crypt” no Vol. 20, No4 da Cryptologia (Outubro de
1996).

De fato, uma pesquisa da Parapsychological Association conduzida em9.
1980 concluiu que apenas 11% dos parapsicólogos entrevistados nos EUA e
Canadá acreditavam que a sobrevivência post-mortem havia sido
positivamente ou provavelmente demonstrada (Cf. “Profiles of the
Parapsychologists: Their Beliefs and Concerns” na Skeptical Inquirer do
verão de 1981, págs 2-6).



Pós-escrito sobre a Sobrevivência
(1999)

Numa revisão de Reincarnation: A Critical Examination de Paul Edwards,
John  Beloff  escreveu:  “[N]ós  podemos  concordar  com  a  afirmação  do
autor de que todo o conhecimento da fisiologia de fato aponta para um
envolvimento crítico do cérebro em tudo que fazemos ou sentimos…
Entretanto… há evidência empírica que contradiz a ciência ortodoxa.
Edwards nunca se voltou a tal evidência [parapsicológica]” (excerto do 
Journal of the Society for Psychical Research, edição de janeiro de 1997,
pág 347).  Beloff está  cometendo um erro  de  lógica  fundamental  aqui:
como ele reconhece que há fortes evidências para a dependência da
consciência  em  relação  ao  cérebro,  ele  implicitamente  está
comprometido  a  negar  a  possibilidade  da  sobrevivência  à  morte
corporal  (exceto a possibilidade muitíssimo improvável  cientificamente
da  ressurreição  física  do  corpo).  Estados  mentais  não  podem  ser
“semidependentes”  do  cérebro;  um  estado  mental  é  ou  não  é
dependente  do  cérebro.  Dadas  todas  as  descobertas  bem
fundamentadas da ciência convencional  para a dependência mente-
cérebro e a controversa e inconclusiva evidência parapsicológica para
uma  mente  de  funcionamento  independente  do  cérebro,  somos
confrontados com evidências contraditórias, e assim precisamos fazer
uma  escolha  fundamental:  em  qual  fonte  de  evidência  devemos
confiar?



Sob  esta  ótica  pode-se  ver  por  que  meu  caso  científico  contra  a
imortalidade  conclui  que,  após  pesquisar  as  evidências  atuais
relacionadas à sobrevivência da morte corporal, “a balança claramente
aponta em favor da extinção” da mente com a morte. Para Beloff fazer
seu caso em favor da sobrevivência, não apenas precisa apresentar
boas evidências experimentais do tipo que estamos procurando (que,
até o momento — e até ele admite —, não existem), mas também
precisa refutar a evidência para a dependência dos estados mentais em
relação ao cérebro. Vejo apenas um modo como ele poderia fazer isso,
que é admitir que alguns estados mentais dependem do cérebro, mas
não todos. Do fato de que todos estados mentais que compreendemos
bem são dependentes do cérebro, é razoável deduzir — como o fazem
os  neurocientistas  — que  todos  os  estados  mentais  dependem do
cérebro.  Onde somos muito  ignorantes  sobre  como o  cérebro  gera
certos estados mentais devido à enorme complexidade dos processos
envolvidos,  tais  como  fenômenos  psicológicos  de  alto  nível  tão
intrincados  como  a  autoconsciência,  sempre  há  margem  para  o
argumento da “alma das lacunas”, de que tal fenômeno pode existir
independentemente do cérebro. Mas a pesquisa fisiológica legítima está
definitivamente apontando na direção oposta.

Tal  argumento da ignorância,  além de não oferecer fundamentação
positiva  para  a  existência  de  estados  mentais  independentes
(concedendo  apenas  a  mera  possibi l idade  de  que  sejam
independentes), não se aplicaria aos estados mentais que sabidamente
são  dependentes  do  cérebro,  como  a  memória  e  os  traços  da



personalidade, ambos essenciais para qualquer forma de sobrevivência
pessoal  post-mortem.  Dado  esse  ponto,  não  vejo  como  Beloff  ou
quaisquer outros indivíduos poderiam refutar as evidências contra a
sobrevivência baseadas na subordinação da consciência ao cérebro.
Novamente, só nos restam duas simples escolhas: no que devemos
confiar,  nas  descobertas  bem  fundamentadas  da  ciência  ou  nas
descobertas  controversas  e  inconclusivas  da  parapsicologia?  O  que
tentei demonstrar em O Caso Científico Contra a Imortalidade foi que o
estado das evidências — forte evidência para a extinção e nenhuma
evidência consistente para a sobrevivência —, quando tomando como
um  todo,  não  apenas  pinta  todo  um  panorama  completamente
consistente com a extinção, mas também que a melhor explicação para
o estado das evidências é a de que a mente deixa de existir com a
morte.

Bibliografia
Becker, Carl. Paranormal Experience and Survival of Death. Albany, NY:
State University of New York Press, 1993.

Beloff,  John.  “Parapsychology  and  the  Mind-Body  Problem”.  In  The

Oxford Companion to the Mind. Edited Richard L. Gregory. New York:
Oxford University Press, 1987: 585-87.

Beloff,  John.  “Is  There  Anything  Beyond  Death?  A  Parapsychologist’s



Summation”. In Immortality. Edited Paul Edwards. New York: Macmillan,
1992: 259-268.

Beyerstein, Barry L. “The Brain and Consciousness: Implications for Psi

Phenomena”.  In  The  Hundredth  Monkey.  Edited  Kendrick  Frazier.
Buffalo, NY: Prometheus Books, 1991: 43-53.

Blackmore, Susan. Dying to Live:  Near-Death Experiences.  Buffalo,  NY:
Prometheus Books, 1993.

Blackmore,  Susan.  “The  Elusive  Open Mind:  Ten  Years  of  Negative

Research  in  Parapsychology”.  In  The  Hundredth  Monkey.  Edited
Kendrick Frazier. Buffalo, NY: Prometheus Books, 1991: 131-136.

Blackmore, Susan. “Near-Death Experiences: In or Out of the Body?”.
Skeptical Inquirer. Fall 1991: 34-45.

Blackmore,  Susan.  “Out-of-the-Body  Experience”.  In  The  Oxford

Companion to the Mind. Edited Richard L. Gregory. New York: Oxford
University Press, 1987: 571-73.

Broad, C. D. “On Survival Without a Body”. In Immortality. Edited Paul
Edwards. New York: Macmillan, 1992: 276-78.

Cook, Emily Williams. “The Survival Question: Impasse or Crux?” Journal

of the American Society for Psychical Research. April 1986: 125-139.

Edwards, Paul. “The Dependence of Consciousness on the Brain”. In
Immortality. Edited Paul Edwards. New York: Macmillan, 1992: 292-307.



Edwards, Paul, ed. Immortality. New York: Macmillan, 1992.

Edwards, Paul. “Introduction”. In Immortality. Edited Paul Edwards. New
York: Macmillan, 1992: 1-70.

Flew,  Antony.  God,  Freedom,  and  Immortality:  A  Critical  Analysis.
Buffalo, NY: Prometheus Books, 1984.

Flew,  Antony.  “Parapsychology,  Miracles,  and  Repeatability”.  In  The

Hundredth  Monkey.  Edited  Kendrick  Frazier.  Buffalo,  NY:  Prometheus
Books,  1991:  136-142.

Frazier, Kendrick. “Improving Human Performance”. In The Hundredth

Monkey. Edited Kendrick Frazier. Buffalo, NY: Prometheus Books, 1991:
149-63.

Geach, Peter. “Immortality”. In Immortality. Edited Paul Edwards. New
York: Macmillan, 1992: 225-234.

“Ghost”.  In  The  Oxford  Companion  to  the  Mind.  Edited  Richard  L.
Gregory. New York: Oxford University Press, 1987: 293-4.

Gregory, Richard. “Paranormal”. In The Oxford Companion to the Mind.
Edited Richard L. Gregory. New York: Oxford University Press, 1987:
577-79.

Harris, Melvin. “Are ‘Past-Life’ Regressions Evidence of Reincarnation?”
Free Inquiry. Fall 1986: 18-23.

Hasker, William. “Brains, Persons, and Eternal Life”. Christian Scholar’s



Review. Vol. 12, No. 4, 1983: 294-309.

Hooper, Judith, and Dick Teresi. The Three-Pound Universe. New York:
Tarcher/Perigee Books, 1992.

Hospers, John. “Is the Notion of Disembodied Existence Intelligible?” In
Immortality. Edited Paul Edwards. New York: Macmillan, 1992: 279-281.

Hume, David. “Of the Immortality of the Soul”. In Immortality. Edited
Paul Edwards. New York: Macmillan, 1992: 134-140.

Lamont,  Corliss.  The  Illusion  of  Immortality.  5th  ed.  New  York:
Unger/Continuum, 1990.

Lawrence,  Madelaine.  In  A  World  of  Their  Own:  Experiencing

Unconsciousness.  New  York:  Praeger,  1997.

Morse, Melvin. Closer to the Light. New York: Villard Books, 1990.

Nielsen, Kai. “The Faces of Immortality”. In Language, Metaphysics, and

Death. Edited John Donnelly. New York: Fordham University Press, 1994:
237-264.

Oram, Arthur. “The Original Thouless Two-Word Code”. Journal of the

Society for Psychical Research. April 1996: 116-119.

“Parapsychology”. Grolier Multimedia Encyclopedia, 1995 ed. CD-ROM.

Parfit,  Derrick.  “The  Psychological  View”.  In  Self  and  Identity.  Edited
Daniel  Kolak  and  Raymond  Martin.  New  York:  Macmillan,  1991.



Ring,  Kenneth.  “Near-Death Experiences”.  In Encyclopedia of  Death.
Edited Robert Kastenbaum and Beatrice Kastenbaum. New York: Avon
Books, 1989: 193-196.

Saavedra-Aguilar, Juan and Juan Gomez-Jeria. “A Neurobiological Model

for Near-Death Experiences”. Journal of Near-Death Studies. Summer
1989: 205-222.

Scott, Christopher. “Paranormal Phenomena: The Problem of Proof”. In
The Oxford Companion to the Mind.  Edited Richard L. Gregory. New
York: Oxford University Press, 1987.

Siegel,  Ronald.  “Life  After  Death”.  In  Science  and  the  Paranormal:

Probing the Existence of the Supernatural. Edited George O. Abell and
Barry Singer. New York: Charles Scribner’s Sons, 1981.

Stevenson, Ian. “The Opening of Robert Thouless’s Combination Lock”.
Journal of the Society for Psychical Research. April 1996: 114-115.

Stevenson,  Ian,  Arthur  T.  Oram and Betty  Markwick.  “Two Tests  of

Survival After Death: Report on Negative Results”. Journal of the Society

for Psychical Research. April 1989: 329-336.

Stokes, D. M. “Mind, Matter, and Death: Cognitive Neuroscience and the

Problem of  Survival”.  Journal  of  the  American  Society  for  Psychical

Research. January 1993: 41-84.

Van Inwagen, Peter. “The Possibility of Resurrection”. In Immortality.
Edited Paul Edwards. New York: Macmillan, 1992: 242-46.


