
Espiritismo, Ciência e Lógica
 

Caminhando de par com o progresso, o Espiritismo jamais será
ultrapassado,  porque se  novas  descobertas  lhe  demonstrassem
estar em erro acerca de um ponto qualquer, ele se modificaria
nesse ponto. Se uma verdade nova se revelar, ele a aceitará (A
Gênese).

O tempo passou. O século XX foi pródigo em destruir paradigmas, a
começar pela Física clássica. Da constatação de que ela não explicava
satisfatoriamente  certos  fenômenos  surgiram dois  novos  campos:  a
Relatividade de Einstein e a menos famosa ao grande público, mas
igualmente revolucionária, Mecânica Quântica. Os elétrons, prótons e
nêutrons  não  podem  ser  imaginados  como  pequenas  coisas
independentes do mundo restante. O mundo quântico nada tem a ver
com essas  coisas,  que  podem ser  apalpadas.  Apenas  permite  aos
cientistas relacionar diferentes observações dos átomos entre si ou em
matérias  ainda menores,  como procedimento  para  harmonizar  suas
observações.  O  átomo  se  converteu  num simples  código  para  um
modelo matemático, não em parte da realidade. A Mecânica Quântica é
aceita até hoje devido ao seu pleno êxito, não por ser intuitiva e bela.
Muito pelo contrário: os paradoxos que seu sistema geraria no mundo
macroscópico desafiam o senso comum e intrigaram até seus criadores.

https://ateus.net/artigos/critica/espiritismo-ciencia-e-logica


Sua  modelagem probabilística  acabou  com o  sonho  de  ser  prever
qualquer  evento,  desde  que  fossem dadas  as  condições  iniciais.  O
acaso  entrou  definitivamente  na  Ciência,  pelo  menos  no  microcosmo.
Muita  gente  não gosta  disso.  O próprio  Einstein  não gostava disso
exclamou: “Deus não joga dados”. Mas parece que Ele joga, sim.

Até a Matemática que se achava acima das crises de paradigmas das
demais  disciplinas  também  teve  seu  choque.  Os  matemáticos  se
empenhavam  na  busca  de  um  conjunto  finito  de  axiomas  do  qual  se
pudesse deduzir toda a Matemática. O banho de água fria veio quando
o Gödel demonstrou que qualquer sistema lógico é incompleto. Sempre
haverá sentenças em que não se poderá decidir se são verdadeiras ou
falsas e a inclusão de mais axiomas apenas retarda o surgimento dessa
questão. Em suma, há verdades que nunca serão atingidas. Longe de
ser desesperador, isso é bom. É sinal de que a Matemática nunca se
esgotará.  Podemos criar  álgebras e geometrias tão malucas quanto
queiram nossa imaginação; só uma coisa é exigida: coerência. A Lógica
libertou-se totalmente das amarras ao mundo real.

O olhar que as ciência lançam sobre o homem também mudou. Não
somos mais o produto acabado da evolução, não estamos à testa de
uma fila indiana das espécies. Somos apenas um ramo de uma árvore
ramificada,  que  é  constantemente  podada  pela  tesoura  da  extinção.
Não  somos  os  mais  evoluídos;  pois  evolução  não  significa  progresso,
mas  adaptação.  Uma  ervinha  é  mais  autossuficiente  que  nós  e  toda
nossa  inteligência  não  é  garantia  de  vida  eterna.



As  causas  primárias  e  finais  voltaram.  A  busca  por  uma  “teoria  final”
que  unifique  em  um  só  campo  a  Relatividade  e  a  Mecânica  Quântica
prossegue. Dela se espera poder se descobrir o que levou o Universo a
ser do que jeito que é e qual o seu destino.

E o Espiritismo nessas mudanças? O fosso entre as metodologias da
“ciência  espírita”  e  as  demais  “ciências”  do  mundo  material  foi
progressivamente aumentando:

Ciência Espiritismo

Comum novas gerações de cientistas refutarem
trabalhos anteriores. Aversão a critérios de
“autoridade”.

Medo de se distanciar da ortodoxia kardequiana.
Culto à autoridade contido no espírito da Verdade ou
Kardec. Há exceções, óbvio.

Obras de grandes mestres (Principia Mathematica,
Origem das Espécies, etc.) ainda lidas como
referência, fontes de valor histórico e como uma
forma de adentrar no raciocínio do autor. Os
estudantes, porém, usam bibliografia recente,
expandida e corrigida.

Livros de Kardec ainda utilizados sem alterações,
mesmo no que há de errado. Notas de rodapé
corrigem alguns erros

A lógica é usada como ferramenta apenas. O
raciocínio precisa estar corroborado evidências.

A lógica é utilizada como meio de prova ou
refutação de hipóteses, não havendo verificação de
se a natureza pensa igualmente.

O bom senso e a experiência usual nem sempre são
seguidos (Relatividade e Mecânica Quântica que o
digam. Idem para a “ação à distância” de Newton).
Opta-se por soluções pragmáticas, ainda que
esdrúxulas.

O senso comum, ao lado da lógica, é superestimado.

Há grande discussão em torno da filosofia da ciência
quanto à questão da melhor metodologia para o
estabelecimento de novos conhecimentos
(refutabilidade, crise de paradigmas, etc.).

O conhecimento espírita ainda é majoritariamente
indutivo, baseado em moldes científicos do século
XIX (positivismo).

Teorias inverificáveis, mas belas, são postas de lado. Persiste a presença de hipóteses “ad hoc”
inverificáveis para sustentar pontos nebulosos da
doutrina. (ex: vida “invisível” em outros planetas)

Apropriações entre ramos da ciência
(malthusianismo no darwinismo, biologia na
sociologia – darwinismo social, eugenia) hoje são
vistas com reservas.

Apropriações correntes são feitas sem garantia de
que são válidas (ação e reação, noções de mecânica
quântica, etc.)



Ciência Espiritismo

Ciências que não têm acesso direto ao seu objeto de
estudo (astronomia, história, etc.) lançam mão da
análise indireta dos efeitos que chegam até nós.
(espectro de luz, documentos históricos).

Pede um lugar “especial” entre as ciências por não
ter acesso direto ao seu objeto de estudo (espíritos).

Orações, Meditação e estados alterados de
consciência são passíveis de estudo, mas isso não
significa que seja verdade aquilo que seus
praticantes dizem.

Verdades podem ser extraídas de “estados alterados
de consciência”, vulga mediunidade. Contudo,
nenhuma proposta rigorosa para a separação do joio
e do trigo foi apresentada.

Não faz afirmações morais. Descobertas podem,
inclusive, entrar em choque com a moral vigente.

Produz cartilhas de certo e errado. Eufemismos são
usados para se alegar que “não é bem assim…”

Bem, vamos por partes. Há espíritas importantes no movimento (ex.:
Carlos Imbassahy) que já atentaram para o risco de considerar Kardec
infalível,  um  verdadeiro  receio  em  se  distanciar  da  obra  original.
Ocorrem  controvérsias  mesmo  em  questões  mais  simples,  como
nomenclaturas  inapropriadas:  “fluidos”,  “vibrações”  e  “magnetismo”
são  palavras  cujo  sentido  se  modificou  tanto  a  ponto  de  o  uso  que  é
dado a elas na codificação se encontrar totalmente defasado. Há quem
proponha mudanças por conta própria, outros preferem se apegar a
uma espécie de tradição ou de consagração pelo uso. É defendido que
parte  da  “atualização”  está  sendo  feita  por  meio  de  livros
complementares,  até  como  uma  forma  de  não  descaracterizar  o
espiritismo. Muito questionável  devido ao fato de a primeira leitura
recomendada  continuar  a  ser  o  Pentateuco  kardecista,  e  não  as
supostas correções e complementações. “A Origem das Espécies”, de
Darwin, ainda é uma obra de referência para estudantes de biologia,
nem que seja para analisar o raciocínio do autor a partir da base que
tinha. Entretanto, a apresentação ao darwinismo em seu estado original
é  apenas introdutória  e  logo são apresentados ao que há de mais



atualizado  no  campo  de  pesquisa.  Stephen  Jay  Gould  desenvolveu
interpretações  diferentes  dos  neodarwinistas  de  como  se  dava  o
processo evolutivo.  Era um grande fã de Darwin!  Seus ensaios são
permeados por citações de seu mestre,  mas Gould corria caminhos
alternativos  quando  a  interpretação  convencional  não  era  suficiente
para ele. Nem por isso foi menos biólogo ou evolucionista de araque.
Nem  foi  taxado  de  “gouldista”.  A  possibilidade  de  pensamentos
dissidentes  em  um  campo  científico  é  algo  que  falta  ao  espiritismo.
Tudo bem que certas correntes trazem divergências bem destoantes,
como os ramatistas; mas não é isso que está em jogo: é o medo de
discordar do “mestre lionês” que faz dele uma espécie de Aristóteles
moderno do espiritismo.

Kardec  depositava  fichas  demais  na  lógica.  Ela  é  importante  sem
dúvida e tê-la é um requisito mínimo. Mas quem a estuda não demora a
descobrir que ela não tem tanto poder assim como dizem. Não pode ser
usada  para  atestar  a  falsidade  ou  verdade  de  um fato  natural.  A
validade de uma proposição depende do sistema de axiomas que se
tem como ponto de partida. Assim, o que é falso num sistema pode ser
verdadeiro em outro. E você não sabe, a priori, quais são os axiomas
que  a  Natureza  “adota”  em  determinado  campo,  sem  falar  nas
proposições  indecidíveis  que  todo  sistema  axiomático  fatalmente
carrega  (Teorema  de  Gödel).  Nas  palavras  do  filósofo  da  ciência,  Karl
Popper:

Contudo, há não muito tempo sustentava-se que a Lógica era uma
Ciência que manipula os processos mentais e suas Leis — as leis



do nosso pensamento. Sob esse prisma, não se podia encontrar
outra justificação para a Lógica, a não ser na alegação de que não
nos  é  dado  pensar  de  outra  maneira.  Uma  inferência  lógica
parecia  justificar-se  pelo  fato  de  ser  sentida  como  uma
necessidade  de  pensamento,  um  sentimento  de  que  somos
compelidos  a  pensar  ao longo de certas  linhas.  No campo da
Lógica, talvez se possa dizer que essa espécie de psicologismo é,
hoje, coisa do passado. Ninguém sonharia em justificar a validade
de uma inferência lógica, ou defendê-la contra possíveis dúvidas,
escrevendo ao lado, na margem, a seguinte sentença: “protocolo:
revendo essa cadeia de inferências, no dia de hoje, experimentei
forte sensação de convicção”. (A Lógica da Pesquisa Científica)

A lógica é  uma ferramenta,  apenas.  Com ela  pode-se dizer  se  um
raciocínio foi bem encadeado e se um sistema é consistente ou não,
isto é, se não se contradiz. Mesmo que passem por este teste, ainda
não está garantido que a Natureza não se comporte através de outro
arranjo.  Os  gregos  antigos  fizeram  inúmeras  especulações  acerca  de
como  o  universo  funcionava.  A  maioria,  palpites  errados.

Bom senso é, de certa forma, uma redundância, pois ter senso já é
muito bom. Situado em algum lugar entre um raciocínio linear e a
intuição, também esconde suas armadilhas. O senso comum de um
povo pode diferir de outro, assim como o juízo feito em determinada
época se revelar equivocado na seguinte. Esta subjetividade, aliada às
sutilezas da Natureza, faz do “bom senso encarnado” um contrassenso
metodológico. Um exemplo:

A diversidade das raças corrobora, igualmente, esta opinião. O
clima e os costumes produzem, é certo, modificações no caráter



físico; sabe-se, porém, até onde pode ir a influência dessas causas.
Entretanto,  o  exame fisiológico  demonstra  haver,  entre  certas
raças, diferenças constitucionais mais profundas do que as que o
clima é capaz de determinar. O cruzamento das raças dá origem
aos  tipos  intermediários.  Ele  tende  a  apagar  os  caracteres
extremos, mas não os cria; apenas produz variedades. Ora, para
que tenha havido cruzamento de raças, preciso era que houvesse
raças  distintas.  Como,  porém,  se  explicará  a  existência  delas,
atribuindo-se-lhes  uma origem comum e,  sobretudo,  tão pouco
afastada? Como se há de admitir que, em poucos séculos, alguns
descendentes  de  Noé  se  tenham  transformado  ao  ponto  de
produzirem a raça etíope, por exemplo? Tão pouco admissível é
semelhante  metamorfose,  quanto  à  hipótese  de  uma  origem
comum para o lobo e o cordeiro, para o elefante e o pulgão, para o
pássaro e o peixe. Ainda uma vez: nada pode prevalecer contra a
evidência dos fatos. (LE, cap. III, item 59)

Há um acerto na questão de que a cronologia é realmente curta demais
para  permitir  variabilidades  sensíveis  entre  as  espécies.  Porém,  o
encadeamento  lógico  desanda quando generaliza  para  todo  caso  e
qualquer intervalo de tempo. Kardec usou o senso que tinha, mas a
verdade subjacente à origem e diversidade das espécies precisa das
noções de evolução e mutações, que não são intuitivas.

Especulações à parte, o espiritismo ainda possui problemas quanto à
maneira  de  agregar  o  “conhecimento”  que  colhe.  Ainda  está
impregnado pelo  modismo intelectual  do  século  XIX:  o  positivismo.
Antes  que  se  realce  as  características  materialistas  deste  sistema
filosófico  que  pretendia  reformar  a  sociedade  e  terminou  por  querer
criar a “religião da humanidade”, deve-se lembrar que também era



uma teoria da ciência, e foi essa a parte que inspirou a metodologia
kardecista. Em linhas gerais, pode-se dizer que o positivismo e suas
escolas derivadas (empirismo lógico, Círculo de Viena, etc.) baseavam
seus  critérios  na  verificabilidade  de  uma  teoria.  Um  enunciado  seria
científico se pudesse ser sucessivamente confirmado empiricamente. A
não-ocorrência do enunciado estabeleceria sua falsidade. De fato,  a
noção de “Consenso Universal dos Espíritos” nada mais é que essa
busca  de  contínua  verificação.  Quanto  mais  médiuns  ao  redor  do
mundo dessem a mesma resposta a uma pergunta, maiores as chances
de esta ser verdadeira. Mas daí vêm alguns problemas — “quantas
comunicações seriam necessárias para se dizer que ‘é suficiente’?”, “o
que fazer com as respostas destoantes?”, “rejeitá-las, simplesmente?”,
“se pode haver influências do médium na comunicação, não se deveria
espalhar os questionários por diversos locais distantes do globo — não
apenas no universo europeu — para garantir que não houve influência
cultural?”.

Uma maneira simples de questionar a verificabilidade seria indagar se,
pelo fato de todos os cisnes de um zoológico serem brancos, todos os
membros  da  espécie  também  o  são.  Poder-se-ia  sair  numa  busca
frenética  atrás  de  todos  os  cisnes  do  mundo,  e  cada novo animal
branco  reforçaria  a  hipótese,  tornando-a  mais  “verdadeira”,  mais
“provável”. Simples engano, pois bastaria um único exemplar de cor
diferente para derrubar a teoria. Infelizmente, o suposto caçador de
cisnes  brancos  se  desiludiria  ao  percorrer  a  Austrália,  onde  cisnes
negros foram encontrados pela primeira vez…



Esta forma indutiva de fazer ciência recebeu dura crítica do filósofo da
ciência Karl Popper que, divergindo dos neopositivistas dos quais fazia
parte, propôs a falseabilidade (ou refutabilidade empírica) como novo
critério  para  a  demarcação  da  cientificidade  de  um  enunciado.  O  que
distingue uma ciência da pseudociência é a capacidade de a primeira
ser refutada com base na experiência.  Uma teoria é válida quando
resiste à refutação, podendo, então,  ser confirmada. Esta mudança de
postura  foi  imensa  e  a  atividade  científica  passou  a  buscar  não  a
confirmação  de  suas  próprias  teorias,  mas  justamente  o  contrário:
derrubá-las. Afinal, quem merece mais crédito: um cidadão que testou
mil  vezes  os  postulados  da  mecânica  clássica  ou  um  que  lhes
determinou um limite de validade? Lembra de Einstein?

Nessa parte,  os continuadores de Kardec deixam a desejar.  Há um
receio, ou talvez temor, em se arrumar uma maneira de pôr à prova o
que  está  escrito  no  Pentateuco.  Enfoca-se  mais  a  parte  filosófica-
doutrinária, que se mantém quase sem arranhões justamente por não
ser passível de refutação, e se subestima os erros e equívocos que se
revelam por serem minoria dentro do corpo doutrinário. Mas são estes
“acessórios falhos” que englobam aquilo a que nós, seres materiais,
podemos ter acesso e verificar por conta própria. São eles que lançam
dúvidas sobre as partes referentes ao “lado de lá”. Por isso, penso que
o  pior  lugar  para  se  discutir  o  espiritismo é  dentro  de  um centro
espírita; o mesmo vale para debates dentro de igrejas, partidos políticos
e times de futebol. Nesses locais sempre se busca um consenso, nem
que seja à força.  Embates que gerem novas ideias aparecem mais



quando antagonistas se chocam. É irônico dizer isto, mas os detratores
do espiritismo, desde os cristãos radicais até os materialistas (e muitos
me incluiriam neste bojo, também), lhe prestam um grande favor. São
eles que, por vias tortas, desempenham um papel que deveria ser dos
próprios espíritas. “Ciência também erra”, diriam os críticos. Concordo,
os cientistas erram e uns vão atrás dos erros dos outros, pois sabem
que  neles  está  a  mola  propulsora  para  o  progresso.  Uma  atitude
perante o erro melhor que uma postura defensiva.

Há críticas, porém, à aplicação da refutabilidade a ferro e fogo. Popper
mesmo  admitiu  a  possibilidade  de  se  utilizar  hipóteses  auxiliares
específicas  para  se  contornar  uma  dificuldade  prática  (ad  hocs).  Um
exemplo  tradicional  ocorreu  na  astronomia  do  século  XIX:  as
observações da órbita do planeta Urano não batiam com o previsto pela
teoria da gravidade de Newton. Cogitou-se que a presença de um outro
planeta ainda não descoberto estaria interferindo em sua órbita e até
se  previu  sua  possível  posição.  Assim,  Netuno  foi  descoberto  e  a
confiança na Gravitação Universal  restaurada.  Baseado nesta  e  outras
avaliações históricas, Thomas Kuhn postulou que boa parte do tempo é
gasta pelos pesquisadores na avaliação das previsões de teorias e na
reconciliação dos dados discrepantes. Somente quando a quantidade de
remendos chegasse a um nível crítico, ocorreria a crise de paradigmas,
na  qual  pressupostos  antigos  são  postos  em cheque  e  novos  são
criados.  Voltando  às  órbitas  planetárias,  pela  mesma  época  da
descoberta  de  Netuno,  tentou-se  justificar  as  irregularidades  na  órbita
de Mercúrio pela presença de um planeta entre ele e o Sol, que foi



chamado Vulcano. Ninguém conseguiu encontrá-lo e o incômodo só foi
resolvido com a introdução da Relatividade Geral de Einstein, uma nova
teoria de gravitação que deu uma explicação satisfatória para este e
outros fenômenos.

O problema da obra de Kuhn é que não há uma definição precisa para
“paradigma” (o cerne de seu trabalho) e ele mesmo admitiu que perdeu
controle  do  uso  do  termo.  Mesmo  questionando  Popper,  de  forma
alguma defende o retorno ao indutivismo lógico dos neopositivistas. E,
afinal,  seria  possível  reconciliar  o  espiritismo  com  o  que  diz  a  ciência
por meio de hipóteses auxiliares?

Bem, vale lembrar que há critérios no uso de ad hocs. Eles também têm
de ser passíveis de corroboração. Um caso emblemático ocorreu com
Galileu,  quando  verificou  em  sua  luneta  que  a  superfície  da  Lua  era
irregular e cheia de crateras e montanhas. Isto contrariava as ideias de
Aristóteles,  ainda vigentes na época,  segundo as quais  a Lua seria
perfeitamente esférica e lisa. Os neo-aristotelistas partiram em defesa
do antigo mestre e disseram que o espaço entre as montanhas estava
preenchido por uma substância invisível, que não podia ser detectável
aqui da Terra. Com isso garantiam que qualquer chance de refutação
seria impossível. Galileu, muito inteligentemente, endossou a presença
de  tal  misteriosa  substância,  porém  com  uma  diferença:  ela  se
acumularia no topo das montanhas, tornando a superfície do satélite
ainda mais irregular. Os seguidores de Aristóteles que provassem que
estava errado! Ele mostrou que suposições ad hoc  são capazes de



provar quaisquer hipóteses, até as opostas. Este tipo de argumento
pode ter até senso, mas pouco valor se não houver nenhuma maneira
de testá-lo. Do contrário, haveria um verdadeiro jogo de desonestidade
intelectual: se der cara eu ganho, coroa você perde.

Aí  reside  o  erro  de  boa  parte  das  defesas  argumentativas  do
espiritismo: no abuso de ad hocs fracos. Podem até dar uma aparente
capa  de  racionalidade,  mas  estão  próximos  demais  de  um
comportamento pseudocientífico ou, no mínimo, de má-ciência. Um dos
mais  problemáticos  consiste  na  justificativa  dada  para  explicar  a
ausência,  até  o  presente  momento,  de  vida  inteligente  em outros
planetas deste sistema solar, mesmo após a investigação de sondas
espaciais: os habitantes desses mundos seriam feitos de uma matéria
“sutil”  e  invisível  aos  nossos  instrumentos.  Não  sei  se  há  alguém
brincando de esconde-esconde com os robozinhos que pousaram em
Marte,  se estes aterrissaram em cima de desertos,  ou a civilização
marciana  se  encontra  no  subsolo.  Enquanto  nossos  vizinhos  não
mostrarem  a  cara,  essa  afirmação  continuará  digna  de  estar  sobre  o
mesmo pedestal de outras pérolas do tipo: “a Terra tem apenas 6.000
anos,  mas foi  feita  para parecer  que tem 4,5  bilhões”  ou “objetos
inanimados  possuem  sentimentos,  embora  não  sejam  capazes  de
expressá-los”.

Outras afirmações especiais são um pouco mais sutis, dentro do cerne
da metodologia. Informações disparatadas são desculpadas não como
fruto de uma comunicação espiritual, mas do “psiquismo” do médium



que  colocaria  ideias  próprias  como  sendo  de  “outrem”.  Kardec,
supostamente, não soube separar uma coisa de outras. Tal alegação
apenas resolve os problemas das comunicações presentes e futuras,
mas nada pode dizer quanto às que foram feitas no século XIX. Como se
sabe  onde  houve  contaminação  da  mente  do  médium  ou  não?
Parodiando  Galileu,  digo  que  as  afirmações  até  agora  não-refutadas
foram feitas por cérebros encarnados, ao passo os erros pertencem
apenas ao mundo espiritual. Provem que estou errado!

A  separação  do  joio  do  trigo  nas  comunicações,  por  sinal,  ainda
depende de uma metodologia precária, que remonta a Kardec. Pode ser
que se estude os efeitos de “estados alterados de consciência” do
cérebro  com  o  mesmo  aparato  tecnológico  usado  para  se  verificar  os
efeitos da oração ou meditação. Agora, o que se extrairá disso só o
futuro  dirá.  Dizer  que  alguém  está  tendo  acesso  a  uma  verdade
superior  só  de  olhar  uma  tomografia  pode  ser  ambicioso  demais  no
momento.  Os  critérios  adotados  são  indiretos  e  foram  assim
catalogados  por  Herculano  Pires  em  quatro  pontos  principais:

Escolha de colaboradores mediúnicos insuspeitos, tanto do ponto de vista1.
moral quanto da pureza das faculdades e da assistência espiritual;

Análise rigorosa das comunicações, do ponto de vista lógico, bem como do2.
seu confronto com as verdades científicas demonstradas, pondo-se de lado
tudo aquilo que não possa ser justificado;

Controle dos Espíritos comunicantes, através da coerência de suas3.
comunicações e do teor de sua linguagem;

Consenso universal, ou seja, concordância de várias comunicações, dadas4.
por médiuns diferentes, ao mesmo tempo e em vários lugares, sobre o
mesmo assunto.



Acontece que:

Há um elevado grau de subjetividade aqui. Não há técnicas confiáveis para1.
avaliar tais atributos em encarnados, que dirá da “assistência espiritual”.

Já foram ditas as deficiências da lógica em garantir se algo é verdadeiro ou2.
não. Quanto a limitar o crédito apenas às mensagens que corroborem o
conhecimento vigente, está se perdendo uma bela oportunidade de se
colocar comunicações sob teste. Se um conjunto de relatos em meados do
século XIX que fizesse menção aos paradoxos quânticos e relativísticos ou
rejeitasse as teorias de superioridade racial fosse rejeitado segundo esse
critério, uma oportunidade teria ido embora. Preferiu-se ficar à sombra do
que já era conhecido como uma forma de provar uma mensagem, quando o
mais interessante seria um conteúdo ainda desconhecido para justamente
pô-la à prova algum dia. Uma crítica muito frequente é a falta de
descobertas científicas através de mediunidade. Nenhuma cura de doença,
dedução de um teorema difícil, sítio arqueológico relatado ou mesmo uma
literatura digna de prêmio Nobel. Para isso existe mais um ad hoc: Os
espíritos não trazem nenhum conhecimento pronto porque isso tira o nosso
mérito em progredir pelo próprio esforço. Espere aí, não tire o corpo fora.
Ninguém falou em seres astrais superprotetores transformando a
humanidade encarnada em um bando de indolentes. Pede-se apenas que
algumas joias sejam oferecidas para que se tornem “evidências
extraordinárias para alegações extraordinárias”. E é bom que se diga que,
ao relatar civilizações extraterrenas, expor teorias da Lua, defender
abiogênese e afirmar que a medicina espiritual curaria doenças letais da
época, se trouxe, sim, informações que deveríamos descobrir por nós
mesmos; portanto, essa desculpa é muito furada.

Se falar bonito fosse sinal de idoneidade, então os 171 da vida seriam os3.
melhores mentores da humanidade. Esse critério é por demais ingênuo.
Farsantes deste (e quem sabe do outro) mundo usam palavreado florido e
conceitos científicos pouco conhecidos do grande público como uma forma
de dar pretensa autoridade. Magnetismo e mecânica quântica, então… isso
me faz pensar se algum desse sábios espirituais seria ao menos capaz de
resolver uma equação diferencial que se preze.

O “consenso universal”, além do problema de ser indutivista, se mostra4.
cada vez mais regional. Diferenças já apareciam no século XIX (espiritismo
inglês, roustaignismo e até em diferenças entre a primeira e segunda



edição do LE). Isso aumentou no século XX com novos grupos Nova Era e
espiritualistas (não-kardecistas) com suas doutrinas e interpretações
próprias. Uma resposta dada a isso foi que estes relatos divergentes não
são dados por espíritos que fizeram parte da original “Falange do Espírito
da Verdade” (relativa), que auxiliou Kardec. Entretanto, é difícil definir — se
é que isso não seria arbitrário — quem pertence a esta casta de
“autorizados” ou não. As obras de Edgar Armond e Pietro Ubaldi, por
exemplo, são controversas ainda, existindo quem os considere como
continuadores e complementares à codificação, e aqueles que toleram
estes autores apenas como fundadores de outras vertentes espiritualistas.
Só para citar, em um exemplar da revista Visão Espírita (ano 2, número 20,
pág. 20, Editora Seda) se encontra um anúncio dos livros de Ubaldi. Como
diz o velho ditado: “filho feio não tem pai”.

Alguém pode estar pensando que toda a preleção feita acima se refere
apenas às ciências experimentais,  não tendo nenhuma relação com
outros campos. De que maneira poderia um astrônomo analisar astros
tão distantes, um paleontólogo tratar como ratinho de laboratório um
animal morto a milhões de anos e um historiador voltar no tempo para
assistir a uma importante batalha. Elas não estão sujeitas aos testes
popperrianos de refutação.

Nada mais falso! Campos de estudo que se valem de análises indiretas
podem  (e  devem),  sim,  ter  suas  teorias  postas  em  xeque.  Um
astrônomo pode cogitar sobre os elementos que compõem uma estrela
e verificar se está certo analisando o espectro de luz emitido por ela. A
teoria da evolução pode ser refutada se se descobrir um ser vivo cuja
origem não pode ser explicada ou se se encontrar um fóssil de humano
moderno ao lado do de um dinossauro; tudo que se imaginava acerca
de um evento histórico pode sofrer uma reviravolta com a revelação de
um novo documento apresentando nova versão dos fatos. Ciências não-



experimentais  baseiam-se  no  controle  criterioso  de  seus  dados,  na
dúvida  sistemática,  na  aplicação  de  dedução,  eliminação  de
preconceitos baseados na autoridade ou no bom senso, na busca de
contraprovas  que  possam  ser  previstas  a  partir  das  hipóteses
formuladas. Em suma, tudo que já foi exposto acima e o espiritismo
deixa a desejar. O fato de espíritos (se existirem) não serem acessíveis
diretamente  não  dá  ao  espiritismo o  direito  de  ter  um tratamento
especial.

Uma  questão  ainda  pendente  é  a  da  “ciência  com  consequências
morais”. Mesmo que o espiritismo fosse ciência, seria muito arriscado
fazer  juízos  morais  baseados  em  noções  científicas.  Nas  palavras  de
Stephen  J.  Gould:

(…)  a  descoberta  potencial  pelos  antropólogos  de  que  o
assassinato, o infanticídio, o genocídio e a xenofobia podem ter
caracterizado muitas sociedades humanas, podem ter prosperado
em muitas sociedades humanas e podem até ser benéficos para a
adaptação a determinados contextos não oferece nenhum apoio à
pressuposição  moral  de  que  devemos  nos  comportar  dessa
maneira.  (Extraído  de  Pilares  do  Tempo,  parte  2,  Definição  e
defesa dos ministérios não interferentes).

Certo que o espiritismo não chega a propor as coisas do exemplo de
Gould, mas há as conclusões quanto ao transplante de órgãos citadas
na parte “Restauração de Dogmas”. Foram afirmações de cunho moral
muito duvidoso, tanto que nem são (creio eu com minha experiência
humilde  no  meio)  aceitas  pela  maioria  dos  espíritas.  Ficam  como
amostras do tipo de equívoco que pode acontecer.



Há um último comentário a ser feito que não se encontra na tabela do
começo do tópico. Os espíritas se colocam fora do conjunto das demais
religiões tradicionais por possuírem postulados, ao contrário das demais
crenças cristãs que se baseiam em dogmas. Bem, até que ponto isso é
verdade dependerá da maneira como se der nome aos bois.

Dogmas e postulados partilham entre si a qualidade de serem aceitos
sem  demonstração.  Não  vale  a  regra  de  que  dogmas  seriam  os
mistérios da fé mais esdrúxulos, ao passo que postulados seguiriam
mais a intuição. Ambos podem ser pontos de partida para raciocínios
lógicos, ainda que de conclusões duvidosas.

As definições são dogmas; somente as conclusões retiradas delas
podem proporcionar-nos nova perspectiva. K.Menger, citado por
Popper.

Então qual a diferença? A principal distinção se dá através do uso de
cada um. Campos de estudo continuam existindo mesmo após uma
profunda revisão de seus princípios. Por isso a física conseguiu fazer a
mudança de seus  paradigmas no começo do século  XX,  a  biologia
continuou existindo após descrença do “princípio vital” como motor da
vida  e  a  geometria  alargou  seus  horizontes  para  muito  além  de
Euclides. Já uma doutrina, não. O catolicismo sofreria um baque sem a
virgindade de Maria antes e após o parto; o protestantismo, não. Ambas
rejeitariam com veemência a descoberta de um hipotético cadáver de
Cristo, comprovando que não ressuscitou, nem ascendeu aos céus. Elas
perderiam a razão de ser sem este dogma.



Bem, você pode pensar que o espiritismo está livre desta porque a
única maneira de refutá-lo é provar que a mente não sobrevive à morte
do corpo,  não é? Não,  não é.  Isso valeria para o espiritualismo no
sentido mais  amplo da palavra.  O espiritismo tem uma quantidade
maior  de  pressupostos,  o  que  torna-o  mais  frágil.  Uma  prova  da
sobrevivência da mente ao fim do corpo apenas prova isto: a vida após
a morte; não garante nada a respeito da existência de um deus ou
regras de “ação e reação” (karma). Deuses podem muito bem continuar
não existindo ou não dando a mínima para o que fazemos e até serem
imperfeitos, que a vida após a morte não seria um contrassenso. O
budismo theravada vive muito bem sem um deus. A reencarnação pode
ser um fato, como muitos se esmeram em provar, mas tem mesmo de
ser do jeito que Kardec diz? Poderia se dar por um processo aleatório,
independente de um karma; mais de uma essência (ou alma) poderia
se reunir em uma, ou então uma mesma essência se dividir em corpos
distintos, possibilidade também aceita por vertentes budistas; novas
almas poderiam ser geradas junto com o feto,  sem nenhum karma
passado.  Deus,  reencarnação,  espíritos,  karma: espíritas acham que
esses conceitos formam um bloco monolítico e que a existência de um
depende da dos outros, o que não é verdade. Há mais pressupostos que
não  foram  ditos,  mas  apenas  com  esses  eu  pergunto:  pode  o
espiritismo mudar ou até excluir algum deles sem ter que mudar de
nome? Se a resposta for um estrondoso sim, quem sabe exista ainda
um modo de mudar a atitude dos espíritas e dar-lhes mais rigor. Se a
resposta possuir alguma espécie de “se”, então estamos diante de uma



religião  ou,  com  boa  vontade,  uma  filosofia,  nunca  uma  ciência.  O
espiritismo possui inspiração racionalista, mas isso não basta para fazer
dele um campo de pesquisa.

fonte: Falhas do Espiritismo

https://web.archive.org/web/20081201084535/http://br.geocities.com/falhasespiritismo/ciencia_logica.html

