Ceticismo

Jean-Paul Dumont

1. Significado do ceticismo antigo

1.1. Dados historicos

O fundador do ceticismo grego foi Pirro (fim do séc. IV a.C.). Ele néo
deixou nenhum escrito filosofico. Nasceu em Elis, pequena cidade do
Peloponeso, onde viveu inicialmente como pintor, depois se interessou
pela Filosofia, principalmente sob a influéncia de Anaxarco de Abdera,
em companhia de quem seguiu Alexandre, o Grande, por ocasiao da
campanha da Asia. Retornando a Elis, fundou uma escola filoséfica que
Ihe valeu uma enorme reputacado junto a seus concidad&os. Ele vivia
pobre e simplesmente em companhia de sua irma, Filista, que exercia a
ocupacao de parteira. Seu historiografo posterior, Antigone de Caristo,
expressou em linguagem anedética a indiferenca de alma, a
impassibilidade e o dominio de si que ele tinha. Ele teve por discipulo

Timon, autor de varias obras em versos e em prosa: as Satiras, ou


https://ateus.net/artigos/ceticismo/ceticismo
https://ateus.net/autor/jean_paul-dumont

ConsideracOes suspeitas (sendo que o verbo “satirizar” passou a
significar, a partir de entdo, “lancar-se a uma critica acerba”); as Imagens;
um dialogo, o Python (jogo de palavras sobre Pirro?); dois tratados em
prosa, Sobre as sensacgdes e Contra os fisicos. Porém, sua obra nos é

apenas conhecida de modo muito fragmentério.

A escola cética conhece um eclipse que equivale a um desaparecimento.
Certa forma de ceticismo é, entdo, praticada pelos neo-académicos:
Arcesilau (primeira metade do séc. Il e inicio do séc. Il a.C.), chefe da
Nova Academia. Em seguida, a escola renasce gracas a atividade de
Enesidemo, de quem a obra é bastante conhecida, mas de quem a vida é
de tal modo pouco conhecida que hesitamos sobre a época em que viveu
(ele foi contemporéneo de Cicero ou viveu um século mais tarde?).
Depois dele, a figura mais marcante € a de Agripa, mas da carreira dele
nada conhecemos, a nao ser os cinco argumentos que Diégenes Laércio
Ihe atribui. Aparece, em seguida, Sexto Empirico, o grande historiador do
ceticismo, de quem também ndo sabemos quando e onde viveu (entre o
inicio do séc. Il e a segunda metade do séc. Ill d.C., sem davida na
Grécia, posto que ele parece conhecer muito bem, além de Atenas,
Alexandria e Roma). Ele pertencia a escola empirica, o termo “empirico”
sendo quase sinbnimo de médico. Esta escola foi erguida em honra ao
médico Menodoto de Nicomédia, discipulo de Antioco de Laodiceia. A

histéria do ceticismo antigo termina no século lll.



1.2. Divergéncias das tradicdes

O ceticismo grego é bem-conhecido, principalmente pelo testemunho
dado por Sexto Empirico através de obras que expdem minuciosamente
sua intencdo e seus argumentos. Mais ou menos na mesma época,
Diogenes Laércio dedicou uma parte importante do livro IX de suas Vidas
a escola pirrébnica. Em seguida, Eusébio de Cesareia (inicio do séc. Ill)
expOs em sua Preparacgéo evangélica (XIV, 18) um testemunho bastante
longo, relativo a Timon, e conservado pelo peripatético Aristocles de
Mecena, que foi quase seu contemporaneo. Percebe-se, pois, que as
fontes relativas ao ceticismo antigo sdo extremamente tardias, ja que a

doutrina foi fixada somente cinco séculos mais tarde.

As fontes latinas incluem um capitulo das Noites aticas de Aulo-Gélio
(inficio do séc. Il d.C.) que utiliza Favorinos, Gaulois de Arles,
contemporaneo de Adriano, e que mantém uma distincdo entre céticos e

académicos.

Resta Cicero. Como, frequentemente, Cicero é nossa fonte mais antiga
em matéria de histdria de filosofia antiga. Assim como a exposicado de
Catédo, em De Finibus, constitui o mais antigo trabalho do conjunto do
estoicismo, os Académicos e, em menor grau, as Tusculanas contém um
certo numero de informagdes relativas aos aspectos morais do pirronismo
e aos aspectos epistemologicos da filosofia académica. Porém, é preciso
limitar a importancia do testemunho de Cicero por trés razdes.
Primeiramente, (1) ele €, embora o mais antigo, muito posterior aos

céticos. Por outro lado, (2) Cicero ndo conhece o termo grego, de modo



gue ele usa a palavra latina scepticus (ndo-classica), com a qual ele ndo
poderia interpretar corretamente o ceticismo. Enfim, (3) ele fala,
sobretudo, de Arcesilau e de Carnéades, de quem conhece as polémicas
com o estoico Crisipo. Ora, € muito dificil admitir que o que ele atribui a

Arcesilau e a Carnéades possa valer também para os discipulos de Pirro.

Como frequentemente na histéria do pensamento antigo, encontramo-nos
diante de tradicOes fixadas posteriormente; o autor, que retranscreve a
opinido dos antigos ou de seus predecessores, reconstitui a tese que ele
Ihes empresta. Conhecer em sua pureza uma tese antiga, fragmentada e
retranscrita logo depois, € uma empreitada que convém renunciar.
Todavia, a respeito da histéria do ceticismo, a impossibilidade de
escolher uma maneira absolutamente decisiva entre uma ou outra
tradicdo comporta consequéncias filosoéficas incalculaveis. Se adotarmos
o ponto de vista de Cicero, embora Cicero seja o Unico autor antigo a
sustenta-lo, estamos condenados a fazer, dos céticos, fil6sofos que
afirmam com énfase que nada podemos conhecer. Os Académicos séo a
fonte dos que — como Séneca, santo Agostinho, Hume, Kant ou Hegel
— oferecem do ceticismo antigo a imagem de um niilismo radical. Em
compensacao, se adotarmos o ponto de vista grego de Eusébio, de Sexto
Empirico ou de Diégenes Laércio, o ceticismo é, ao contrario, uma
filosofia cujo critério baseia-se na vida, na experiéncia e no fenémeno,
excluindo apenas as especulagcées dogméaticas. Como dizem Sexto
Empirico (Hypotyposes Pirrdnicas, lll, 179) e Didgenes Laércio (Vidas, IX,
104), “o fogo, que por esséncia queima, causa a cada um a

representacdo de ser quente”. Vemos, entdo, nesta perspectiva, que a



significagdo do ceticismo torna-se completamente diferente daquela de
um pretenso niilismo que conduziria 0s homens a indiferenca e a inacao.
Assim sendo, cabem duas questdes: Por que o ceticismo grego
constituiu-se como um fenomenismo? Por que, depois, um contrassenso

foi cometido a respeito de seu verdadeiro significado?

1.3. O fenomenismo grego

A importancia conferida pelo ceticismo ao conceito de fenbmeno pode ser
medida pelas palavras de Timon: “O fenbmeno prevalece sobre tudo, por
toda parte onde ele se encontra” (Sexto Empirico, Contra os ldgicos, I,
30; Didgenes Laércio, Vidas, IX, 105). No inicio, este conceito néo
pertence propriamente a linguagem filosdfica, mas antes a fisica. Por
fendbmeno, os ouvintes do sofista Protagoras ou os leitores de Platdo
entendem uma realidade fisica, ou seja, uma imagem constituida de ar e
de luz, que desempenha no processo da visdo um papel determinante.
Contrariamente aos cientistas dos tempos modernos que se
acostumaram, depois de Kepler e Descartes, a comparar o olho ao
dispositivo otico da camara escura, a antiguidade grega fez intervir na
producéo da visdo um duplo fluxo luminoso: o objeto emite ou reflete a
luz, mas ao mesmo tempo o olho, vendo, emite um raio que parte ao
encontro daquele que o objeto estd emitindo. Esta concorréncia dos dois
fluxos requer um meio transparente ou diafano como o ar quando € de
dia ou quando as trevas ndo o tornam opaco. Do encontro desses dois

raios luminosos nasce um corpo, ou objeto material; portanto, um produto



mediato, uma espécie de meio-termo visivel, que leva o nome de
fenébmeno, designando a natureza luminosa da representacdo. Ele
provoca uma dupla consequéncia. Por um lado, o objeto nunca € tomado
ou apreendido conforme sua prépria natureza ou tal qual ele é em si
mesmo. Esse € o sentido que Sexto Empirico da a antiga formula de
Anaxagoras: “Os fenbmenos sao a visdo do que permanece oculto”. O
fendbmeno €, portanto, como uma mascara ou cortina que se interpde
entre o objeto e olho; o visivel é o que dissimula o real tornado invisivel.
Por outro lado, o fendbmeno contém sempre alguma coisa que pertence
ao sujeito; é por estar cheio de sangue que o olho percebe um fenbmeno
roxo e por estar com ictericia que vé tudo amarelo. Assim, tudo é relativo,
0 que leva, como Aristételes o diz de Protagoras, a considerar que o0s

fendbmenos sao o critério e a medida de todas as coisas.

Quando interpretamos filosoficamente uma fisica da visdo desse tipo,
somos levados a considerar que a realidade empirica do objeto néo
poderia constituir um dado absoluto e que o conhecimento efetua-se
relativamente ao sujeito que participa de sua constituicdo. Assim, no
tempo de Pirro, a fisica grega coloca a filosofia diante da seguinte
alternativa: ja que a realidade empirica ndo é uma realidade apreendida
em si, € preciso afirmar, ou que ndo ha ciéncia possivel, a qual se reduz
a sensacdo, ou que a ciéncia se fundamenta numa realidade inteligivel; e
essa é a ultima solugdo examinada por Platdo. Mas, no primeiro caso,
que € o do empirismo estrito, os fendbmenos constituem o Unico critério ao
gual podemos legitimamente nos ater. Consequentemente, ndo resta

mais que uma coisa a fazer: tomar a sensacéo por guia — é o que fazem



0s cirenaicos — ou tomar a vida por guia — € o que fazem os pirrénicos.
Se acreditarmos em Timon, conforme o que indica Eusébio, o fato de
constatar que as coisas nao manifestam visivelmente ou
fenomenicamente qualquer diferenca absoluta entre elas e escapam
igualmente a certeza e ao juizo que pretende conhecé-las
absolutamente, permite-nos permanecer sem opinido e sem inclinacéo,
de escapar a todo abalo ou duavida da alma, de limitar-nos a dizer, de
cada coisa, que ela ndo € mais isto que aquilo, o que conduz a afasia e a
ataraxia (Eusébio, op. cit., XIV, 18). Consequentemente, 0 ceticismo
antigo ndo é uma negacédo da ciéncia ou do saber; é, ao contrério,

solidario ao desenvolvimento da fisica da percepgéo.

1.4. Evolucao do relativismo

Entretanto, o século Il a.C. € marcado por uma profunda subversao a
propésito da teoria da percepgao, e 0s principais responsaveis por esta
evolucao cientifica sdo os estoicos. Zendo e, principalmente, Crisipo se

distinguiram de seus predecessores em dois pontos essenciais.

Por um lado, recusam-se, de modo absoluto, a admitir, como Platdo ou
Aristételes, a existéncia de realidades inteligiveis, mesmo que
concebidas como imanentes ao objeto empirico. Eles se apresentam
como empiristas no sentido estrito. E por isso que eles s&o nominalistas,
consideram os conceitos como abstracdes e desenvolvem uma logica

original que suprime as classes e que prefigura a légica proposicional dos



modernos. Assim, eles dao razéo, aparentemente, aos pirrénicos, contra
Platdo. Lembramos, ainda, que o final do século 11l € marcado pelo triunfo

do pensamento empirico.

Mas, por outro lado, os estoicos rejeitam também a antiga fisica
fenoménica. Na realidade, eles consideram a sensa¢do como uma pura e
simples afeccdo concebida conforme o modelo da impresséo deixada na
alma pelos objetos exteriores. Certamente, a impressao ndo se confunde
com a realidade empirica destes. Portanto, a sensacao nada apreende
do objeto exterior: ela é passiva. Mas, ao mesmo tempo em que a alma
recebe a sensacéo, ela imagina espontaneamente e instantaneamente a
causa da sensacdao; e é por isso que a imaginacao é dita compreensiva,
porque percebe a causa da qual a sensacgéo € o efeito. Como se Vvé, os
estoicos contornam a dificuldade levantada pelo estatuto fisico do
fenbmeno, e compreende-se, ao mesmo tempo, que, neste contexto
diferente e renovado, tenham se desenvolvido polémicas entre os

estoicos e os defensores da Nova Academia.

E por essa época que deve se situar a intervencéo de Enesidemo. Sua
recusa do dogmatismo estoico consiste, essencialmente, em criticar a
teoria da representacdo compreensiva, isto €, a possibilidade da alma
imaginar corretamente e espontaneamente a causa da sensacao que ela
experimenta, utilizando, segundo um registro filoséfico, o antigo modelo
fisico desvalorizado fornecido pelo conceito de fenébmeno. Esta é a razao
pela qual ele desenvolve uma série de argumentos destinados a exaltar o

relativismo e a mostrar que toda representacdo, pretensamente



compreensiva, ndo pode perceber a esséncia da coisa. Estes
argumentos sao conhecidos sob a denominacdo de Dez Tropos ou
Modos de Enesidemo; e é sua exposi¢cao que, nas antigas Enciclopédias
— por exemplo, a de Diderot e d’Alembert —, constitui o ponto central da
exposicao das teses céticas. N6s nos limitaremos, de nossa parte, a

apresentar as conclusdes a que nos conduziu o estudo destes tropos.

Os tropos ditos de Enesidemo sédo conhecidos por trés exposicdes
sucessivas e um testemunho complementar. A mais antiga versao € a
oferecida por Filon de Alexandria (Da embriaguez, 171-202) e ela
compreende oito tropos. O primeiro tropo ressalta a diversidade dos
animais e dos 6rgdos dos sentidos. Ele conclui que as sensacbes séo
relativas ao sujeito que as experimenta. O segundo tropo constata que
um mesmo homem pode, segundo as circunstancias, ser diferentemente
afetado por um mesmo objeto. O terceiro tropo denuncia a relatividade
das circunstancias, como saude e doenca, sonho e vigilia, idade,
movimento e repouso, etc., que concorrem para a instabilidade dos
fendmenos. O quarto tropo destaca a relatividade dada pelas posicées,
pelas distancias e pelos lugares. O quinto tropo considera a quantidade e
a composicao das substancias, cujas propriedades mudam conforme a
férmula de sua composi¢do. O sexto tropo é o da relacdo. Este modo
torna-se 0 mais importante na versao de Sexto Empirico e Dibdgenes
Laércio, pois € o que funda o relativismo universal. O sétimo tropo revela
o carater misturado dos eflvios provenientes de um objeto exterior. O
oitavo tropo constata a diversidade dos costumes, das leis, da moral, das

crencas e das conviccoes.



A essa exposi¢do em oito tropos que se encontra em Filon corresponde a
afirmacédo de Eusébio, segundo a qual Enesidemo teria formulado nove
tropos, assim como a presencga, em Sexto Empirico e em Didgenes
Laércio, de exposicdes quase parecidas e que somente diferem pela
ordem dos argumentos, que, em compensac¢ao, sdo em numero de dez.
Nés resolvemos este problema propondo que se considere que a versao
retranscrita por Filon remete a um escritor cético anénimo (e por que nao
ao tratado de Timon, Sobre as sensac¢fdes?), ao qual Enesidemo teria
acrescentado um novo modo, aquele que, em Sexto Empirico e em
Dibégenes Laércio constitui o terceiro e que é relativo a diferenca de
disposicdo dos 6rgdos dos sentidos. N&o foi sendo mais tarde que
Favorinos teria acrescentado um décimo argumento que ocupa 0 nono
lugar na enumeracao de Sexto Empirico e constitui uma variagdo pouco

importante sobre o tema da frequéncia e da raridade das ocorréncias.

Em todo caso, esses argumentos sdo destinados a contestar o carater
absoluto do conhecimento sensivel e a recusar a pretensdo dogmatica e
estoica de escapar ao antigo relativismo. A época de Enesidemo é a do

relativismo filoséfico.

Sem duavida, é também nesta época que se encontra reafirmada a
vocacao moral do ceticismo. Se, como pensa P. Couissin, a palavra
epoché — isto €, “suspensdo do juizo” — foi tomada emprestada de
Zendo por Arcesilau e nao criada por Pirro, bem que a ideia esteve
certamente no préprio Pirro, e é o relativismo filosofico de Enesidemo que

melhor contribui para definir a suspensdo do juizo como a regra nao-



dogmatica da vida cética. O cético denuncia como vas as concepg¢des
nouménicas e, recusando exercer dogmaticamente seu entendimento,
limita-se a constatar a relatividade dos fenbmenos, opondo entre eles as
representacdes presentes e passadas e tirando de seu conflito

argumentos para uma vida tranquila e silenciosa.

1.5. Os novos céticos

O lugar da alma no qual se da o jogo das oposi¢cdes entre fenbmenos e
ndumenos é, segundo Enesidemo, a memoria. A uma representagao
presente, pode-se opor uma representacdo passada, ou até, a
imaginacdo de uma coisa futura. E a razdo pela qual, na pratica da
duvida cética, a alma ndo se encontra totalmente engajada. Mais tarde,
veremos Descartes, convicto da unidade do espirito humano,
experimentar a davida como uma angustia que interessa a totalidade das
faculdades. Ao contrario, com Enesidemo ou Sexto Empirico, € feita uma
separacao entre a faculdade sensitiva e a faculdade de imaginar ou de
conceber, embora a dlvida possa permanecer a expressao feliz e
tranquila de uma imaginacao e de um entendimento suspensos ou, se se
preferir, dogmaticamente inativos. Entretanto, para chegar a este siléncio
do entendimento colocado na impossibilidade de se pronunciar sobre a
natureza em si do objeto empirico, é preciso poder dispor de remédios
apropriados e, sobretudo, cuidadosamente dosados a fim de néo
ocasionar, pela refutacdo de uma tese, a adesado do espirito a uma tese

contraria. E a raz&do pela qual os céticos inventam, com Agripa, e



praticam, com Sexto Empirico, uma nova logica. Enquanto que, nas
escolas gregas de filosofia, a l6gica ou a dialética cumprem uma func¢éo
defensiva contra os adverséarios do sistema, aqui a dialética é o
instrumento de uma terapéutica destinada a dividir a alma em duas, ou
seja, a impedir o entendimento de dogmatizar, concedendo plena

confianca aos sentidos e a vida.

Os novos céticos imaginaram cinco argumentos. O primeiro € o da
discordancia. Ele consiste em reconhecer a oposicao entre as opinides e
as teses; assim; na frase “A neve é branca, mas a agua € escura” é
impossivel saber qual é essencialmente a cor da agua, e convém
suspender o juizo quanto a este ponto. O segundo argumento € o da
regressdo ao infinito. Ele consiste em considerar que a prova a que o
dogmatico quiser recorrer remete a uma outra prova, e assim ao infinito;
por exemplo, pretender dar uma definicdo absoluta de qualquer coisa
expde quem formula esta pretensdo a uma regressao ao infinito, ja que o
gue define requer que ele mesmo seja definido, e assim por diante. O
terceiro argumento é o da relacdo. Ele consiste em constatar que nao
somente 0s objetos sdo relativos entre si, mas que toda representacao €
sempre uma representacao para um sujeito e relativa a ele. Este
argumento retoma o da relagdo tal como Enesidemo o expressara.
Esquerda e direita, pai e filho séo relativos. Significante e significado sédo
relativos. Tudo é relativo, o que exclui a universalidade. A propria férmula
“tudo é relativo” deve ser entendida no sentido de “tudo nos aparece ou
nos é representado conforme um fenémeno relativo”. Este argumento

manifesta a heranca filoséfica de Protdgoras. Ele estabelece um



relativismo universal. Ele denuncia a pretensédo do entendimento de se
referir a uma certeza absoluta, ao conhecimento do real. O quarto
argumento € o da hipétese. Quando os dogmaticos querem escapar do
regresso ao infinito, eles colocam no inicio da cadeia de razbes algo
indemonstravel do qual convém admitir o carater hipotético. Isto € o que
fazem os gebmetras que procedem por axiomas, definicbes e postulados.
Mas o cético recusa-se a aceitar o que eles pedem e esquecer o carater
hipotético dos principios nos quais a deducéo se fundamenta. Assim, a
geometria euclidiana ou a geometria estoica sdo denunciadas como
sistemas hipotéticos: a outras hipdteses corresponderiam outras
geometrias. O Ultimo argumento é o do dialelo ou circulo vicioso. Quando
a gente pretende fundamentar circularmente uma prova sobre uma
consequéncia daquilo que a gente procura demonstrar, a gente cai num
circulo vicioso. O silogismo aristotélico que pretende deduzir da maior
universal “todo homem € animal” a conclusé@o que “Sécrates é animal” cai
no circulo vicioso. Pois a proposi¢cao “todo homem é animal” é, na
realidade, fundada na inducéo que inclui todos os homens conhecidos:
Sdcrates, Platdo, Dion. Consequentemente, € a conclusao, “Socrates é
animal”, que serve para fundamentar a hipétese “todo homem é animal”

de tal modo que a gente cai num circulo vicioso.

Até estes Ultimos anos, alguns eruditos ficaram exasperados pela
multiplicacdo dos argumentos que Sexto Empirico propés, enquanto que
um espirito tdo fino como o de Henri Estienne encontrou neles um grande
deleite. Com efeito, é preciso ver bem que este estoque de argumentos

dialéticos reuniu uma farmacopeia extremamente diversificada,



comportando analgésicos, calmantes e tranquilizantes da alma, objetos
necessarios para o cientismo da época, isto é, a pretensdo dogmaética de

tudo conhecer.

Ora, da mesma forma como observamos a propdésito do pirronismo,
guando, longe de derrubar toda ciéncia, a duvida é solidaria de um
estado dado da ciéncia, constatamos também em Sexto Empirico uma
evolugcdo particularmente significativa. Seu Gltimo tratado, Contra os
astrélogos, néo € dirigido contra a astronomia experimental, mas contra o
charlatanismo dos caldeus. Ele admite a utilidade e a legitimidade de
uma astronomia experimental que permita regular os trabalhos da
agricultura e prever as cheias dos rios. Vemo-lo discutir os problemas
postos para a medida do tempo por meio de um reldgio d’agua e refletir
sobre o0 ajuste das simultaneidades. Enfim, o empirismo resulta em
pesquisas comparaveis aos futuros métodos indutivos de Stuart Mill e
coloca a possibilidade de edificar uma ciéncia ndo-dogmatica, que seria

experimental.

Ainda que isso seja dito muito claramente pelos textos céticos, essa
afirmacao pode, entretanto, surpreender. Ela decorre do fato de que, em
matéria de ceticismo, o contrassenso parece ter conseguido mais forca
que a propria verdade histérica; mais exatamente, € o proéprio
contrassenso que é histérico a ponto de se impor contra a letra dos
textos. Consequentemente, é a este aspecto tradicional do ceticismo que

convém agora voltarmos nossa atengéo.



2. As transformacoes do
ceticismo

2.1. Hist6ria da historia do ceticismo

A historia do ceticismo moderno € inseparavel da interpretacdo que os
modernos propdem do ceticismo antigo. Todos os que se declaram
céticos em certo sentido, como Montaigne ou Hume, fazem-no referindo-
se a certa ideia do ceticismo. Mas, por outro lado, os partidarios de certo
ceticismo ndo séo os unicos a falar e a se posicionar em relagéo a ideia
gue eles fazem do mesmo. Assim, é necessario definir a imagem que os

grandes filosofos deram do ceticismo antigo.

Esta €, entretanto, uma tarefa dificil. E preciso, com efeito, lancar-se
também a uma elucidacdo historica das razfes pelas quais
sucessivamente o ceticismo antigo foi apresentado. Tal histéria em
segundo grau — cujo projeto é o de dar conta do estado do
conhecimento das fontes em épocas diversas e da motivacdo das
preferéncias interpretativas — exigiria, para ser completa, que, ao mesmo
tempo, se pudesse dar conta das metamorfoses do ceticismo antigo, do
estado do conhecimento das fontes em épocas diferentes e das
motivacBes das preferéncias interpretativas pelas quais os intérpretes se
tornaram responsaveis. E claro que, nas épocas em que os textos

pirrdnicos sdo bem-conhecidos, o ceticismo é de preferéncia encarado



como um empirismo e como um fenomenismo. Em compensacéao,
gquando a influéncia de Cicero é predominante, é a interpretacéo
académica de um ceticismo negador que tende a se impor. Mas, por
outro lado, as familias espirituais, as quais se ligam os intérpretes,
orientam tdo profundamente sua ligacao seja a corrente do pensamento
cristdo, seja a corrente do pensamento racionalista, que convém dar

conta esquematicamente agora.

2.2. Cristianismo e ceticismo

O primeiro filbsofo a ter retomado os gregos e a ter, de algum modo,
vivido de novo a experiéncia da duvida foi santo Agostinho. Uma grande
parte de sua obra é dedicada a um esclarecimento das razées que a
gente poderia ter para pér em davida os conhecimentos humanos. O
didlogo Contra os académicos apresenta, na sua terceira parte, toda a
matéria das razfes para duvidar que constituiram “alimento tdo comum
remastigado pela Meditacdo primeira de Descartes. Entretanto, o modelo
ao qual santo Agostinho se refere ndo é o pirronismo, mas a duvida
académica, que oferece o exemplo de uma verdade impossivel de
descobrir e de uma busca destinada a ndo terminar. Por outro lado, santo
Agostinho ndo se sente a vontade na duvida. Enquanto que a suspensao
do juizo aparecia voluptuosa a Enesidemo, ela o mergulha num
verdadeiro desespero diante da certeza inencontravel, a desesperatio

Veri.



O ceticismo ganha, com santo Agostinho, trés caracteristicas novas.
Primeiramente, a davida é vivida. Se pensarmos no carater existencial
gue toma a davida cartesiana e que revestir4 a consciéncia infeliz de
Hegel, devemos reconhecer em santo Agostinho o mérito surpreendente
de inaugurar para o ceticismo uma fungéo totalmente nova. A razéo disso
€ a impossibilidade agostiniana de separar as func¢des da alma, assim
como o faziam os discipulos de Enesidemo. A unidade de espirito
humano confere & duvida a dimensao total de um completo desespero.
Em segundo lugar, ao ser ao mesmo tempo desesperadora e existencial,
a davida é uma experiéncia. Enquanto experiéncia — o que Ihe confere
uma intensidade particular —, a duvida é passageira e dura um
momento. Deste modo, a busca cética deixa de ser a busca zetética dos
meios da suspensdo, para tornar-se 0 momento da procura de uma
verdade que ainda néo se possui porque nao estad no poder da ciéncia
possui-la. E preciso notar este desvio do sentido grego da investigacio
cética para o sentido cristdo de uma investigacdo da verdade. Em
terceiro lugar, ao mesmo tempo em que a duvida constitui uma
experiéncia, ela é, ndo obstante, também um momento no sentido
dialético do itinerério filosofico. O desespero é a expressao do momento
da negatividade. A duvida marca, na literatura cristd, o ponto da
passagem obrigatdrio que constitui a permanéncia no purgatério, a prova
necessaria do pecado, o encontro das trevas do erro, cuja funcéo revela
as insuficiéncias de uma ciéncia ateia ou de uma certeza nao-fundada
num Deus garantidor das verdades eternas. A davida €, pois, 0 momento

da negacédo que transforma o saber humano numa certeza fundada na



seguranc¢a de uma fé divina. Por isso mesmo, a experiéncia cética ocupa,
na vida do crente, um lugar privilegiado, j4 que ela é a expressao da
insuficiéncia do paganismo e a afirmacgéo ja presente de uma certeza de
uma ordem inteiramente nova. E porque Descartes e Hegel sio, no
fundo, tao cristdos quanto santo Agostinho, que um propde dar, a davida
unicamente metddica do Discurso do método, a dimenséao espiritual do
desespero existencial das Meditacdes; e que o outro concebe o
desenvolvimento da consciéncia como passando para um instante
necessario do erro com o objetivo de chegar a uma certeza
fundamentada. O ceticismo é um instante do purgatério em que a fé
desolada e perdida se despoja das ilusGes sensiveis, antes de
ultrapassar o instante da critica e da busca, para a apreensao de uma
certeza tornada sélida, porque endurecida por ocasido desta prépria

prova.

Dai decorre que o ceticismo, que a gente poderia acreditar
espontaneamente que ele é rejeitado como um pecado e como uma
abominacao pelos tedlogos, seja, na realidade, considerado pelos
pensadores cristdos como um precioso auxiliar da fé em oposicédo a
ciéncia. O exemplo mais claro € o uso pascaliano do pirronismo
destinado a revelar a “fraqueza do homem” através de seus “discursos de
humildade”. “Zombar da filosofia €, em verdade, filosofar (...) Nés nédo
acreditamos que toda a filosofia valha uma hora de aflicdo (...) O
pirronismo € a verdade.” O ceticismo cumpre, nos Pensamentos, uma
funcdo apologética: humilhar a inteligéncia, rebaixar o saber humano e

manifestar a miséria de um entendimento abandonado por Deus.



Porém, é preciso sublinhar o caréater, no fundo, banal e extremamente
classico desta concepc¢ao do ceticismo. A voz pascaliana € somente uma
dentre outras no meio de um concerto de personagens menos ilustres
que, todavia, tiveram em seu tempo uma influéncia consideravel. Nicolau
de Cusa tinha, na metade do século XV, dado um esclarecimento
particular, sob o nome de docta ignorantia, a ignorancia reconhecida
pelos neoplatbénicos como a condicdo do homem diante da infinita
grandeza de um Deus situado para além de todo o conhecimento
humano. Erasmo, no Elogio da loucura, retoma a expressdo de sado
Paulo: “Eu nao falo segundo Deus, mas como se fosse louco”. Agrippa de
Nettesheym, em De incertitudine e vanitate omnium scientiarum e artium
liber, que conheceu um sucesso duradouro, denuncia a nociva presuncgao
da ciéncia de se igualar a palavra de Deus. Henri Estienne, em seu
prefacio as Hypotyposes pirrénicas de Sexto Empirico, apresenta o
pirronismo como o melhor remédio contra a impiedade dos fil6sofos
dogmaéticos. Para Gentien Hervet, editor de Adversus mathematicos, a
obra de Sexto Empirico exalta as fraquezas da razdo humana e reconduz
naturalmente o espirito para o caminho da religido catélica. No século
XVIl, La Mothe le Vayer (Da virtude dos pagédos, 1641; Soliléquios
céticos, 1670) e Huet, bispo de Avranches (Tratado da fraqueza do
espirito humano, obra péstuma, 1722), retomam ainda o0 mesmo tema:
“Minha razédo ndo podia me fazer conhecer com uma inteira evidéncia e
uma perfeita certeza se hé corpos, qual € a origem do mundo e varias
outras coisas semelhantes, mas depois que eu aceitei a fé todas estas

davidas se esvaeceram como espectros ao levantar do sol”.



O principal responséavel pelo sucesso do ceticismo foi, bem-entendido,
Montaigne. Montaigne exerceu uma influéncia determinante sobre
Descartes, Pascal... No entanto, seu caso merece ser considerado
inteiramente a parte. Com efeito, seu conhecimento do ceticismo antigo é
singularmente rico e exato. Por um lado, ele é um dos raros autores da
Renascenca e o primeiro historiador da filosofia moderna a estabelecer
uma distingédo entre o niilismo dos académicos e o pirronismo. Por outro
lado, mesmo que a Unica obra que ele tenha lido seja as Hypotyposes
pirronicas, ele conhece muito bem Sexto e o utiliza abundantemente.
Além disso, se Montaigne atribui ao ceticismo, na Apologia de Raymond
Sebond, o mesmo papel que Pascal lhe concedera em relacao a fé, ele
ndo é, por um lado, como Pascal, um homem de fé; e, por outro, o
modelo do ceticismo ao qual se refere é estritamente pirrénico. Enfim, por
esta razéo, Montaigne reata com a tradicdo grega: sua conviccdo é a de
um relativismo universal. Ele esta intimamente persuadido que o sujeito
singular € incapaz de ultrapassar a singularidade de suas impressées e
de sua imaginacdo para alcancar um conhecimento valido
universalmente. Houve um tempo em que comprazia-se em separar, em
Montaigne, 0s momentos estoico, cético e epicurista de seu pensamento.
Isto decorria de uma ilusédo grave, e também de um desconhecimento da
natureza do pirronismo. Montaigne jamais praticou o desespero
académico, mas ele foi de inicio ao fim pirrénico, tendo considerado que
a honestidade o forcava a falar da maneira singular com a qual ele via o
mundo através dele mesmo, ao invés de adotar sobre o mundo um ponto

de vista universal, decidido e dogmatico. E por isso que este autor, que



cita tdo abundantemente os antigos, declara preliminarmente ser ele
mesmo “a matéria de seu livro”; entendamos que, para ele, todo dado é

relativo a um sujeito, isto €, aos sentidos e a imaginacao particular.

2.3. Racionalismo e ceticismo

O racionalismo ndo pode sendo afastar como estéril e como errébneo o
ceticismo académico. A expressdo de um saber que se resumiria na
proposicao “ndo sei nada”, mesmo que se tratasse do ndo-saber de
Metrodoro, da verdade inapreensivel de Demdcrito ou do nihil scire de
Arcesilau, é tradicionalmente denunciada como se destruindo a si
mesma. Ja Sdocrates, no Eutidemo de Platdo (286c¢), denuncia este tipo
de tese que, querendo derrubar as outras, destréi-se ao mesmo tempo.
Assim, Hume sublinha os danos daquilo que ele chama (erroneamente!)
0 pirronismo: a davida cética € uma “doenca” (Tratado da natureza
humana). O ceticismo € considerado “extravagante” (ibid.). A acéo, o
trabalho e as ocupacfes da vida ordinaria destroem o pirronismo
(Investigacao). Igualmente, Kant observa que o ceticismo em geral se

destréi a si mesmo, e considera os céticos como ndmades, “sem
domicilio fixo” (Critica da raz&o pura). E evidente que os sucessos da
ciéncia moderna parecem descartar o ceticismo entendido como o

niilismo académico.

Entretanto, certo pirronismo, ora reconhecido como tal, ora praticado

como uma filosofia original reconstruida independentemente de sua fonte



grega, continuard a existir em funcéo do préprio racionalismo. No século
XVIl, a analise cartesiana do sensivel faz surgir um empirismo cujos
tracos encontramos em Malebranche, Gassendi, Bayle ou Locke. Pois, se
as matematicas escapam a toda incerteza, ndao se pode dizer 0 mesmo
das realidades empiricas e sensiveis. Para os cartesianos, as qualidades
sensiveis dos objetos, como o calor, 0 odor e as cores nao estao, assim
como o nota Bayle, nos objetos de nossos sentidos: “Estas séo
modificacBes da alma; eu sei que 0s corpos ndo sdo tais como me
aparecem” (Dicionério). “Bem que desejariamos excetuar a extensao e o
movimento, mas ndo podemos; porque se 0s objetos dos sentidos nos
parecem coloridos, quentes, frios, com cheiro, ainda que eles ndo o
sejam, por que eles ndo poderiam parecer extensos e figurados, em
repouso e em movimento, ainda que eles ndo fossem nada disso?”
(ibid.).

Em certo sentido, portanto, o auténtico pirronismo, o que significa dizer, o
relativismo fenoménico, encontra nas andlises dos cartesianos um
terreno propicio para sua renovac¢do. O ponto fraco do cartesianismo nao
consiste, precisamente, na dificuldade encontrada para demonstrar a
existéncia das coisas exteriores? Ora, € evidente que, se Deus garante
sua existéncia, ele ndo poderia fazer que as qualidades sensiveis nao
fossem relativas aos sentidos que as apreendem. Quando Descartes
analisa o pedaco de cera (Meditacao segunda), é dificil ndo se perguntar
qual teria sido sua atitude frente a objecdo de Sexto Empirico ao analisar
a maca “lisa, de aroma agradavel, de sabor doce e amarela”

(Hypotyposes pirrbnicas, 1, 94) e se interrogar sobre como seria nossa



percepcdo se foéssemos surdos e cegos, OU Sseja, se somente
dispuséssemos do tato, do paladar e do olfato, ou se possuissemos um

sentido suplementar (I, 96).

A especulacéo filosofica do século XVIII é inteiramente dominada pelo
problema da percepc¢do. Num sentido, Hume é o herdeiro, ao mesmo
tempo, do pirronismo e do cartesianismo. “Se nds levarmos nossa
investigacao para além das aparéncias sensiveis dos objetos”, escreve
ele a proposito de Newton, “a maior parte de nossas conclusfes seréo,
eu o receio, cheias de ceticismo e de incerteza (...). A natureza real da
posicdo dos corpos permanece ignorada. N6és conhecemos somente
seus efeitos sensiveis e seu poder de receber um corpo. Nada mais esta
de acordo com esta filosofia do que um ceticismo limitado a certo grau e
uma bela confissdo de ignorancia nos assuntos que ultrapassam toda
capacidade humana” (Tratado da natureza humana). Reconhecemos
nisso, neste limite atribuido ao empirismo, os tracos do positivismo
moderno. Hume serd probabilista. Ele considerar4 que o que nés
afirmamos ser leis da Natureza néo séo, na realidade, sendo leis do
espirito humano que imagina uma conexao constante entre 0s
fendmenos, dos quais a percepc¢do sensivel somente oferece a imagem
de uma conjuncéo. E porque a imaginacéo faz associacdes e tem uma
funcéo reprodutora, isto é, espera ver se repetir o que ela ja constatou
(tal sera em Kant o sentido da sintese da repeti¢cdo na imaginacao), que
ela introduz em sua visdo da Natureza uma conexdo e uma ordem
somente provaveis e ndo-necessarias. Todo empreendimento kantiano

consiste, ao nivel da primeira Critica, em tentar fundamentar o carater



universal e necessario dessa conexao. Mas o importante € que o quadro

dessa especulacdo seja ainda o fenomenismo.

Um outro aspecto importante do uso racionalista do ceticismo é a
exaltacdo do espirito de toleréncia. Foi para dar término as querelas
religiosas e mostrar a vaidade das oposicdes entre os dogmatismos
fanaticos que Huart vulgarizou em francés, em 1715, as Hypotyposes de

Sexto Empirico. NOs nos limitaremos aqui a destacar este ponto.

Nés ja indicamos mais acima, falando de Hegel, como o ceticismo pode
ser o momento da negatividade no desenvolvimento de seu conceito. A
reintegracao, na histéria do conceito ou no campo da filosofia, do
pensamento cético tem por efeito falsificar a apreciagéo oferecida do
fenomenismo. A imagem do ceticismo que Hegel preferiu dar é a da
negatividade radical professada por Arcesilau. Na medida em que Hegel
considera a filosofia como una, em detrimento das oposi¢des entre as
escolas, é-lhe impossivel considerar que as filosofias se excluam
mutuamente. Essas exclusdes sdo apenas aparentes: é a filosofia que
esta em luta contra si mesma, tanto na afirmacdo do ceticismo radical,

como no instante de sua superacao.

Atualmente, o pirronismo tornou-se uma filosofia quase universalmente
praticada sob o nome de positivismo. E claro que todo nosso
conhecimento, por muito aperfeicoados que sejam os instrumentos, é um
conhecimento da Natureza que opera pela mediacdo dos sentidos.
Consequentemente, todo nosso saber é relativo aos sentidos. A ideia de

uma relatividade, a critica einsteiniana da noc¢ao de simultaneidade, que



ndo existe sendo relativamente a um dado observador, os limites
engendrados pelas relacBes de incerteza de Heisenberg a respeito de
nossa apreensao dos fendbmenos se produzindo pela cadeia molecular,
revigoraram o antigo relativismo de Protagoras, de Pirro e de Sexto
Empirico. Nenhuma época sente tdo vivamente quanto a nossa o carater
historicamente relativo dos costumes, das instituicdes, das linguagens e
das civiliza¢fes. Isso ndo significa que nds estejamos desesperados,
convictos do ndo-saber do saber, mas que sabemos que ndo ha saber
sem o homem, nem conhecimento empirico fora dos homens que os

constroem.

O ceticismo €, portanto, uma nocdo de duplo sentido. Historicamente,
para os gregos que o fundaram, € um fenomenismo. Mas, ao lado deste
relativismo, expressou-se, com mais ou menos forca, conforme diversos
contextos, uma tendéncia do espirito humano em reivindicar o poder
infinito da negatividade. Os problemas filoso6ficos que dela resultam séo
de varios tipos: (1) E verdade que n6s estamos totalmente condenados
ao relativismo? E legitimo formular, fora da préatica das ciéncias positivas,
a exigéncia de um conhecimento racional absoluto apoiado na fé da
razdo ou na crenca num Deus “medida de todas as coisas” como o de
Platdo, ou garantidor das “verdades eternas” como o de Descartes? (2)
De onde vem esta vertigem, esta aspiracdo ao nada, este apetite pela
negacao, esta tendéncia a radicalizar a davida que leva o homem, contra
toda evidéncia, a proclamar o nada de seus conhecimentos e a vaidade
da ciéncia? Por que Pascal assusta-se com o “pirrénico Arcesilau”, como

com o siléncio dos espacos infinitos? Por que o pensamento dialético



quer que a filosofia trabalhe para se negar a si mesma? (3) Podemos
esperar atualmente do ceticismo que ele cumpra sua dupla funcdo grega,
ou seja, reduzir o entendimento ao siléncio, mostrando as contradi¢cdes
dos dogmaticos e a vaidade das explicacdes metafisicas e religiosas que
pretendem dar ao homem uma explicagcdo total e definitiva; dar ao
homem a tranquilidade e a felicidade, fazendo com que ele ndo confie
sendo na vida, e remetendo ao dominio das ilusbes as questdes
dogmaticas, fontes de sua inquietacdo, de sua intransigéncia, de sua

fantasia, numa palavra, de sua infelicidade?

autor: Jean-Paul Dumont
traducéo: Jaimir Conte

fonte: Textos de Interesse Filoséfico

original: “Scepticism”: Artigo da Encyclopaedia Universalis, Paris, s. d., vol.
14, pp. 719-723.


https://web.archive.org/web/20060214061453/http://www.cfh.ufsc.br/~wfil/dumont.htm

