
Ceticismo
Jean-Paul Dumont

1. Significado do ceticismo antigo

1.1. Dados históricos

O fundador do ceticismo grego foi Pirro (fim do séc. IV a.C.). Ele não

deixou nenhum escrito filosófico. Nasceu em Élis, pequena cidade do

Peloponeso, onde viveu inicialmente como pintor, depois se interessou

pela Filosofia, principalmente sob a influência de Anaxarco de Abdera,

em companhia de quem seguiu Alexandre, o Grande, por ocasião da

campanha da Ásia. Retornando a Élis, fundou uma escola filosófica que

lhe valeu uma enorme reputação junto a seus concidadãos. Ele vivia

pobre e simplesmente em companhia de sua irmã, Filista, que exercia a

ocupação de parteira. Seu historiógrafo posterior, Antígone de Caristo,

expressou em linguagem anedótica a indiferença de alma, a

impassibilidade e o domínio de si que ele tinha. Ele teve por discípulo

Tímon, autor de várias obras em versos e em prosa: as Sátiras, ou

https://ateus.net/artigos/ceticismo/ceticismo
https://ateus.net/autor/jean_paul-dumont


Considerações suspeitas (sendo que o verbo “satirizar” passou a

significar, a partir de então, “lançar-se a uma crítica acerba”); as Imagens;

um diálogo, o Python (jogo de palavras sobre Pirro?); dois tratados em

prosa, Sobre as sensações e Contra os físicos. Porém, sua obra nos é

apenas conhecida de modo muito fragmentário.

A escola cética conhece um eclipse que equivale a um desaparecimento.

Certa forma de ceticismo é, então, praticada pelos neo-acadêmicos:

Arcesilau (primeira metade do séc. III e início do séc. II a.C.), chefe da

Nova Academia. Em seguida, a escola renasce graças à atividade de

Enesidemo, de quem a obra é bastante conhecida, mas de quem a vida é

de tal modo pouco conhecida que hesitamos sobre a época em que viveu

(ele foi contemporâneo de Cícero ou viveu um século mais tarde?).

Depois dele, a figura mais marcante é a de Agripa, mas da carreira dele

nada conhecemos, a não ser os cinco argumentos que Diógenes Laércio

lhe atribui. Aparece, em seguida, Sexto Empírico, o grande historiador do

ceticismo, de quem também não sabemos quando e onde viveu (entre o

início do séc. II e a segunda metade do séc. III d.C., sem dúvida na

Grécia, posto que ele parece conhecer muito bem, além de Atenas,

Alexandria e Roma). Ele pertencia à escola empírica, o termo “empírico”

sendo quase sinônimo de médico. Esta escola foi erguida em honra ao

médico Menodoto de Nicomédia, discípulo de Antíoco de Laodiceia. A

história do ceticismo antigo termina no século III.



1.2. Divergências das tradições

O ceticismo grego é bem-conhecido, principalmente pelo testemunho

dado por Sexto Empírico através de obras que expõem minuciosamente

sua intenção e seus argumentos. Mais ou menos na mesma época,

Diógenes Laércio dedicou uma parte importante do livro IX de suas Vidas

à escola pirrônica. Em seguida, Eusébio de Cesareia (início do séc. III)

expôs em sua Preparação evangélica (XIV, 18) um testemunho bastante

longo, relativo à Tímon, e conservado pelo peripatético Arístocles de

Mecena, que foi quase seu contemporâneo. Percebe-se, pois, que as

fontes relativas ao ceticismo antigo são extremamente tardias, já que a

doutrina foi fixada somente cinco séculos mais tarde.

As fontes latinas incluem um capítulo das Noites áticas de Aulo-Gélio

(início do séc. II d.C.) que utiliza Favorinos, Gaulois de Arles,

contemporâneo de Adriano, e que mantém uma distinção entre céticos e

acadêmicos.

Resta Cícero. Como, frequentemente, Cícero é nossa fonte mais antiga

em matéria de história de filosofia antiga. Assim como a exposição de

Catão, em De Finibus, constitui o mais antigo trabalho do conjunto do

estoicismo, os Acadêmicos e, em menor grau, as Tusculanas contêm um

certo número de informações relativas aos aspectos morais do pirronismo

e aos aspectos epistemológicos da filosofia acadêmica. Porém, é preciso

limitar a importância do testemunho de Cícero por três razões.

Primeiramente, (1) ele é, embora o mais antigo, muito posterior aos

céticos. Por outro lado, (2) Cícero não conhece o termo grego, de modo



que ele usa a palavra latina scepticus (não-clássica), com a qual ele não

poderia interpretar corretamente o ceticismo. Enfim, (3) ele fala,

sobretudo, de Arcesilau e de Carnéades, de quem conhece as polêmicas

com o estoico Crisipo. Ora, é muito difícil admitir que o que ele atribui a

Arcesilau e a Carnéades possa valer também para os discípulos de Pirro.

Como frequentemente na história do pensamento antigo, encontramo-nos

diante de tradições fixadas posteriormente; o autor, que retranscreve a

opinião dos antigos ou de seus predecessores, reconstitui a tese que ele

lhes empresta. Conhecer em sua pureza uma tese antiga, fragmentada e

retranscrita logo depois, é uma empreitada que convém renunciar.

Todavia, a respeito da história do ceticismo, a impossibilidade de

escolher uma maneira absolutamente decisiva entre uma ou outra

tradição comporta consequências filosóficas incalculáveis. Se adotarmos

o ponto de vista de Cícero, embora Cícero seja o único autor antigo a

sustentá-lo, estamos condenados a fazer, dos céticos, filósofos que

afirmam com ênfase que nada podemos conhecer. Os Acadêmicos são a

fonte dos que — como Sêneca, santo Agostinho, Hume, Kant ou Hegel

— oferecem do ceticismo antigo a imagem de um niilismo radical. Em

compensação, se adotarmos o ponto de vista grego de Eusébio, de Sexto

Empírico ou de Diógenes Laércio, o ceticismo é, ao contrário, uma

filosofia cujo critério baseia-se na vida, na experiência e no fenômeno,

excluindo apenas as especulações dogmáticas. Como dizem Sexto

Empírico (Hypotyposes Pirrônicas, III, 179) e Diógenes Laércio (Vidas, IX,

104), “o fogo, que por essência queima, causa a cada um a

representação de ser quente”. Vemos, então, nesta perspectiva, que a



significação do ceticismo torna-se completamente diferente daquela de

um pretenso niilismo que conduziria os homens à indiferença e à inação.

Assim sendo, cabem duas questões: Por que o ceticismo grego

constituiu-se como um fenomenismo? Por que, depois, um contrassenso

foi cometido a respeito de seu verdadeiro significado?

1.3. O fenomenismo grego

A importância conferida pelo ceticismo ao conceito de fenômeno pode ser

medida pelas palavras de Tímon: “O fenômeno prevalece sobre tudo, por

toda parte onde ele se encontra” (Sexto Empírico, Contra os lógicos, I,

30; Diógenes Laércio, Vidas, IX, 105). No início, este conceito não

pertence propriamente à linguagem filosófica, mas antes à física. Por

fenômeno, os ouvintes do sofista Protágoras ou os leitores de Platão

entendem uma realidade física, ou seja, uma imagem constituída de ar e

de luz, que desempenha no processo da visão um papel determinante.

Contrariamente aos cientistas dos tempos modernos que se

acostumaram, depois de Kepler e Descartes, a comparar o olho ao

dispositivo ótico da câmara escura, a antiguidade grega fez intervir na

produção da visão um duplo fluxo luminoso: o objeto emite ou reflete a

luz, mas ao mesmo tempo o olho, vendo, emite um raio que parte ao

encontro daquele que o objeto está emitindo. Esta concorrência dos dois

fluxos requer um meio transparente ou diáfano como o ar quando é de

dia ou quando as trevas não o tornam opaco. Do encontro desses dois

raios luminosos nasce um corpo, ou objeto material; portanto, um produto



mediato, uma espécie de meio-termo visível, que leva o nome de

fenômeno, designando a natureza luminosa da representação. Ele

provoca uma dupla consequência. Por um lado, o objeto nunca é tomado

ou apreendido conforme sua própria natureza ou tal qual ele é em si

mesmo. Esse é o sentido que Sexto Empírico dá à antiga fórmula de

Anaxágoras: “Os fenômenos são a visão do que permanece oculto”. O

fenômeno é, portanto, como uma máscara ou cortina que se interpõe

entre o objeto e olho; o visível é o que dissimula o real tornado invisível.

Por outro lado, o fenômeno contém sempre alguma coisa que pertence

ao sujeito; é por estar cheio de sangue que o olho percebe um fenômeno

roxo e por estar com icterícia que vê tudo amarelo. Assim, tudo é relativo,

o que leva, como Aristóteles o diz de Protágoras, a considerar que os

fenômenos são o critério e a medida de todas as coisas.

Quando interpretamos filosoficamente uma física da visão desse tipo,

somos levados a considerar que a realidade empírica do objeto não

poderia constituir um dado absoluto e que o conhecimento efetua-se

relativamente ao sujeito que participa de sua constituição. Assim, no

tempo de Pirro, a física grega coloca a filosofia diante da seguinte

alternativa: já que a realidade empírica não é uma realidade apreendida

em si, é preciso afirmar, ou que não há ciência possível, a qual se reduz

à sensação, ou que a ciência se fundamenta numa realidade inteligível; e

essa é a última solução examinada por Platão. Mas, no primeiro caso,

que é o do empirismo estrito, os fenômenos constituem o único critério ao

qual podemos legitimamente nos ater. Consequentemente, não resta

mais que uma coisa a fazer: tomar a sensação por guia — é o que fazem



os cirenaicos — ou tomar a vida por guia — é o que fazem os pirrônicos.

Se acreditarmos em Tímon, conforme o que indica Eusébio, o fato de

constatar que as coisas não manifestam visivelmente ou

fenomenicamente qualquer diferença absoluta entre elas e escapam

igualmente à certeza e ao juízo que pretende conhecê-las

absolutamente, permite-nos permanecer sem opinião e sem inclinação,

de escapar a todo abalo ou dúvida da alma, de limitar-nos a dizer, de

cada coisa, que ela não é mais isto que aquilo, o que conduz à afasia e à

ataraxia (Eusébio, op. cit., XIV, 18). Consequentemente, o ceticismo

antigo não é uma negação da ciência ou do saber; é, ao contrário,

solidário ao desenvolvimento da física da percepção.

1.4. Evolução do relativismo

Entretanto, o século III a.C. é marcado por uma profunda subversão a

propósito da teoria da percepção, e os principais responsáveis por esta

evolução científica são os estoicos. Zenão e, principalmente, Crisipo se

distinguiram de seus predecessores em dois pontos essenciais.

Por um lado, recusam-se, de modo absoluto, a admitir, como Platão ou

Aristóteles, a existência de realidades inteligíveis, mesmo que

concebidas como imanentes ao objeto empírico. Eles se apresentam

como empiristas no sentido estrito. É por isso que eles são nominalistas,

consideram os conceitos como abstrações e desenvolvem uma lógica

original que suprime as classes e que prefigura a lógica proposicional dos



modernos. Assim, eles dão razão, aparentemente, aos pirrônicos, contra

Platão. Lembramos, ainda, que o final do século III é marcado pelo triunfo

do pensamento empírico.

Mas, por outro lado, os estoicos rejeitam também a antiga física

fenomênica. Na realidade, eles consideram a sensação como uma pura e

simples afecção concebida conforme o modelo da impressão deixada na

alma pelos objetos exteriores. Certamente, a impressão não se confunde

com a realidade empírica destes. Portanto, a sensação nada apreende

do objeto exterior: ela é passiva. Mas, ao mesmo tempo em que a alma

recebe a sensação, ela imagina espontaneamente e instantaneamente a

causa da sensação; e é por isso que a imaginação é dita compreensiva,

porque percebe a causa da qual a sensação é o efeito. Como se vê, os

estoicos contornam a dificuldade levantada pelo estatuto físico do

fenômeno, e compreende-se, ao mesmo tempo, que, neste contexto

diferente e renovado, tenham se desenvolvido polêmicas entre os

estoicos e os defensores da Nova Academia.

É por essa época que deve se situar a intervenção de Enesidemo. Sua

recusa do dogmatismo estoico consiste, essencialmente, em criticar a

teoria da representação compreensiva, isto é, a possibilidade da alma

imaginar corretamente e espontaneamente a causa da sensação que ela

experimenta, utilizando, segundo um registro filosófico, o antigo modelo

físico desvalorizado fornecido pelo conceito de fenômeno. Esta é a razão

pela qual ele desenvolve uma série de argumentos destinados a exaltar o

relativismo e a mostrar que toda representação, pretensamente



compreensiva, não pode perceber a essência da coisa. Estes

argumentos são conhecidos sob a denominação de Dez Tropos ou

Modos de Enesidemo; e é sua exposição que, nas antigas Enciclopédias

— por exemplo, a de Diderot e d’Alembert —, constitui o ponto central da

exposição das teses céticas. Nós nos limitaremos, de nossa parte, a

apresentar as conclusões a que nos conduziu o estudo destes tropos.

Os tropos ditos de Enesidemo são conhecidos por três exposições

sucessivas e um testemunho complementar. A mais antiga versão é a

oferecida por Fílon de Alexandria (Da embriaguez, 171-202) e ela

compreende oito tropos. O primeiro tropo ressalta a diversidade dos

animais e dos órgãos dos sentidos. Ele conclui que as sensações são

relativas ao sujeito que as experimenta. O segundo tropo constata que

um mesmo homem pode, segundo as circunstâncias, ser diferentemente

afetado por um mesmo objeto. O terceiro tropo denuncia a relatividade

das circunstâncias, como saúde e doença, sonho e vigília, idade,

movimento e repouso, etc., que concorrem para a instabilidade dos

fenômenos. O quarto tropo destaca a relatividade dada pelas posições,

pelas distâncias e pelos lugares. O quinto tropo considera a quantidade e

a composição das substâncias, cujas propriedades mudam conforme a

fórmula de sua composição. O sexto tropo é o da relação. Este modo

torna-se o mais importante na versão de Sexto Empírico e Diógenes

Laércio, pois é o que funda o relativismo universal. O sétimo tropo revela

o caráter misturado dos eflúvios provenientes de um objeto exterior. O

oitavo tropo constata a diversidade dos costumes, das leis, da moral, das

crenças e das convicções.



A essa exposição em oito tropos que se encontra em Fílon corresponde a

afirmação de Eusébio, segundo a qual Enesidemo teria formulado nove

tropos, assim como a presença, em Sexto Empírico e em Diógenes

Laércio, de exposições quase parecidas e que somente diferem pela

ordem dos argumentos, que, em compensação, são em número de dez.

Nós resolvemos este problema propondo que se considere que a versão

retranscrita por Fílon remete a um escritor cético anônimo (e por que não

ao tratado de Tímon, Sobre as sensações?), ao qual Enesidemo teria

acrescentado um novo modo, aquele que, em Sexto Empírico e em

Diógenes Laércio constitui o terceiro e que é relativo à diferença de

disposição dos órgãos dos sentidos. Não foi senão mais tarde que

Favorinos teria acrescentado um décimo argumento que ocupa o nono

lugar na enumeração de Sexto Empírico e constitui uma variação pouco

importante sobre o tema da frequência e da raridade das ocorrências.

Em todo caso, esses argumentos são destinados a contestar o caráter

absoluto do conhecimento sensível e a recusar a pretensão dogmática e

estoica de escapar ao antigo relativismo. A época de Enesidemo é a do

relativismo filosófico.

Sem dúvida, é também nesta época que se encontra reafirmada a

vocação moral do ceticismo. Se, como pensa P. Couissin, a palavra

epoché — isto é, “suspensão do juízo” — foi tomada emprestada de

Zenão por Arcesilau e não criada por Pirro, bem que a ideia esteve

certamente no próprio Pirro, e é o relativismo filosófico de Enesidemo que

melhor contribui para definir a suspensão do juízo como a regra não-



dogmática da vida cética. O cético denuncia como vãs as concepções

noumênicas e, recusando exercer dogmaticamente seu entendimento,

limita-se a constatar a relatividade dos fenômenos, opondo entre eles as

representações presentes e passadas e tirando de seu conflito

argumentos para uma vida tranquila e silenciosa.

1.5. Os novos céticos

O lugar da alma no qual se dá o jogo das oposições entre fenômenos e

nôumenos é, segundo Enesidemo, a memória. A uma representação

presente, pode-se opor uma representação passada, ou até, a

imaginação de uma coisa futura. É a razão pela qual, na prática da

dúvida cética, a alma não se encontra totalmente engajada. Mais tarde,

veremos Descartes, convicto da unidade do espírito humano,

experimentar a dúvida como uma angústia que interessa à totalidade das

faculdades. Ao contrário, com Enesidemo ou Sexto Empírico, é feita uma

separação entre a faculdade sensitiva e a faculdade de imaginar ou de

conceber, embora a dúvida possa permanecer a expressão feliz e

tranquila de uma imaginação e de um entendimento suspensos ou, se se

preferir, dogmaticamente inativos. Entretanto, para chegar a este silêncio

do entendimento colocado na impossibilidade de se pronunciar sobre a

natureza em si do objeto empírico, é preciso poder dispor de remédios

apropriados e, sobretudo, cuidadosamente dosados a fim de não

ocasionar, pela refutação de uma tese, a adesão do espírito a uma tese

contrária. É a razão pela qual os céticos inventam, com Agripa, e



praticam, com Sexto Empírico, uma nova lógica. Enquanto que, nas

escolas gregas de filosofia, a lógica ou a dialética cumprem uma função

defensiva contra os adversários do sistema, aqui a dialética é o

instrumento de uma terapêutica destinada a dividir a alma em duas, ou

seja, a impedir o entendimento de dogmatizar, concedendo plena

confiança aos sentidos e à vida.

Os novos céticos imaginaram cinco argumentos. O primeiro é o da

discordância. Ele consiste em reconhecer a oposição entre as opiniões e

as teses; assim; na frase “A neve é branca, mas a água é escura” é

impossível saber qual é essencialmente a cor da água, e convém

suspender o juízo quanto a este ponto. O segundo argumento é o da

regressão ao infinito. Ele consiste em considerar que a prova a que o

dogmático quiser recorrer remete a uma outra prova, e assim ao infinito;

por exemplo, pretender dar uma definição absoluta de qualquer coisa

expõe quem formula esta pretensão a uma regressão ao infinito, já que o

que define requer que ele mesmo seja definido, e assim por diante. O

terceiro argumento é o da relação. Ele consiste em constatar que não

somente os objetos são relativos entre si, mas que toda representação é

sempre uma representação para um sujeito e relativa a ele. Este

argumento retoma o da relação tal como Enesidemo o expressara.

Esquerda e direita, pai e filho são relativos. Significante e significado são

relativos. Tudo é relativo, o que exclui a universalidade. A própria fórmula

“tudo é relativo” deve ser entendida no sentido de “tudo nos aparece ou

nos é representado conforme um fenômeno relativo”. Este argumento

manifesta a herança filosófica de Protágoras. Ele estabelece um



relativismo universal. Ele denuncia a pretensão do entendimento de se

referir a uma certeza absoluta, ao conhecimento do real. O quarto

argumento é o da hipótese. Quando os dogmáticos querem escapar do

regresso ao infinito, eles colocam no início da cadeia de razões algo

indemonstrável do qual convém admitir o caráter hipotético. Isto é o que

fazem os geômetras que procedem por axiomas, definições e postulados.

Mas o cético recusa-se a aceitar o que eles pedem e esquecer o caráter

hipotético dos princípios nos quais a dedução se fundamenta. Assim, a

geometria euclidiana ou a geometria estoica são denunciadas como

sistemas hipotéticos: a outras hipóteses corresponderiam outras

geometrias. O último argumento é o do dialelo ou círculo vicioso. Quando

a gente pretende fundamentar circularmente uma prova sobre uma

consequência daquilo que a gente procura demonstrar, a gente cai num

círculo vicioso. O silogismo aristotélico que pretende deduzir da maior

universal “todo homem é animal” a conclusão que “Sócrates é animal” cai

no círculo vicioso. Pois a proposição “todo homem é animal” é, na

realidade, fundada na indução que inclui todos os homens conhecidos:

Sócrates, Platão, Díon. Consequentemente, é a conclusão, “Sócrates é

animal”, que serve para fundamentar a hipótese “todo homem é animal”

de tal modo que a gente cai num círculo vicioso.

Até estes últimos anos, alguns eruditos ficaram exasperados pela

multiplicação dos argumentos que Sexto Empírico propôs, enquanto que

um espírito tão fino como o de Henri Estienne encontrou neles um grande

deleite. Com efeito, é preciso ver bem que este estoque de argumentos

dialéticos reuniu uma farmacopeia extremamente diversificada,



comportando analgésicos, calmantes e tranquilizantes da alma, objetos

necessários para o cientismo da época, isto é, a pretensão dogmática de

tudo conhecer.

Ora, da mesma forma como observamos a propósito do pirronismo,

quando, longe de derrubar toda ciência, a dúvida é solidária de um

estado dado da ciência, constatamos também em Sexto Empírico uma

evolução particularmente significativa. Seu último tratado, Contra os

astrólogos, não é dirigido contra a astronomia experimental, mas contra o

charlatanismo dos caldeus. Ele admite a utilidade e a legitimidade de

uma astronomia experimental que permita regular os trabalhos da

agricultura e prever as cheias dos rios. Vemo-lo discutir os problemas

postos para a medida do tempo por meio de um relógio d’água e refletir

sobre o ajuste das simultaneidades. Enfim, o empirismo resulta em

pesquisas comparáveis aos futuros métodos indutivos de Stuart Mill e

coloca a possibilidade de edificar uma ciência não-dogmática, que seria

experimental.

Ainda que isso seja dito muito claramente pelos textos céticos, essa

afirmação pode, entretanto, surpreender. Ela decorre do fato de que, em

matéria de ceticismo, o contrassenso parece ter conseguido mais força

que a própria verdade histórica; mais exatamente, é o próprio

contrassenso que é histórico a ponto de se impor contra a letra dos

textos. Consequentemente, é a este aspecto tradicional do ceticismo que

convém agora voltarmos nossa atenção.



2. As transformações do
ceticismo

2.1. História da história do ceticismo

A história do ceticismo moderno é inseparável da interpretação que os

modernos propõem do ceticismo antigo. Todos os que se declaram

céticos em certo sentido, como Montaigne ou Hume, fazem-no referindo-

se a certa ideia do ceticismo. Mas, por outro lado, os partidários de certo

ceticismo não são os únicos a falar e a se posicionar em relação à ideia

que eles fazem do mesmo. Assim, é necessário definir a imagem que os

grandes filósofos deram do ceticismo antigo.

Esta é, entretanto, uma tarefa difícil. É preciso, com efeito, lançar-se

também a uma elucidação histórica das razões pelas quais

sucessivamente o ceticismo antigo foi apresentado. Tal história em

segundo grau — cujo projeto é o de dar conta do estado do

conhecimento das fontes em épocas diversas e da motivação das

preferências interpretativas — exigiria, para ser completa, que, ao mesmo

tempo, se pudesse dar conta das metamorfoses do ceticismo antigo, do

estado do conhecimento das fontes em épocas diferentes e das

motivações das preferências interpretativas pelas quais os intérpretes se

tornaram responsáveis. É claro que, nas épocas em que os textos

pirrônicos são bem-conhecidos, o ceticismo é de preferência encarado



como um empirismo e como um fenomenismo. Em compensação,

quando a influência de Cícero é predominante, é a interpretação

acadêmica de um ceticismo negador que tende a se impor. Mas, por

outro lado, as famílias espirituais, às quais se ligam os intérpretes,

orientam tão profundamente sua ligação seja à corrente do pensamento

cristão, seja à corrente do pensamento racionalista, que convém dar

conta esquematicamente agora.

2.2. Cristianismo e ceticismo

O primeiro filósofo a ter retomado os gregos e a ter, de algum modo,

vivido de novo a experiência da dúvida foi santo Agostinho. Uma grande

parte de sua obra é dedicada a um esclarecimento das razões que a

gente poderia ter para pôr em dúvida os conhecimentos humanos. O

diálogo Contra os acadêmicos apresenta, na sua terceira parte, toda a

matéria das razões para duvidar que constituíram “alimento tão comum

remastigado pela Meditação primeira de Descartes. Entretanto, o modelo

ao qual santo Agostinho se refere não é o pirronismo, mas a dúvida

acadêmica, que oferece o exemplo de uma verdade impossível de

descobrir e de uma busca destinada a não terminar. Por outro lado, santo

Agostinho não se sente à vontade na dúvida. Enquanto que a suspensão

do juízo aparecia voluptuosa a Enesidemo, ela o mergulha num

verdadeiro desespero diante da certeza inencontrável, a desesperatio

veri.



O ceticismo ganha, com santo Agostinho, três características novas.

Primeiramente, a dúvida é vivida. Se pensarmos no caráter existencial

que toma a dúvida cartesiana e que revestirá a consciência infeliz de

Hegel, devemos reconhecer em santo Agostinho o mérito surpreendente

de inaugurar para o ceticismo uma função totalmente nova. A razão disso

é a impossibilidade agostiniana de separar as funções da alma, assim

como o faziam os discípulos de Enesidemo. A unidade de espírito

humano confere à dúvida a dimensão total de um completo desespero.

Em segundo lugar, ao ser ao mesmo tempo desesperadora e existencial,

a dúvida é uma experiência. Enquanto experiência — o que lhe confere

uma intensidade particular —, a dúvida é passageira e dura um

momento. Deste modo, a busca cética deixa de ser a busca zetética dos

meios da suspensão, para tornar-se o momento da procura de uma

verdade que ainda não se possui porque não está no poder da ciência

possuí-la. É preciso notar este desvio do sentido grego da investigação

cética para o sentido cristão de uma investigação da verdade. Em

terceiro lugar, ao mesmo tempo em que a dúvida constitui uma

experiência, ela é, não obstante, também um momento no sentido

dialético do itinerário filosófico. O desespero é a expressão do momento

da negatividade. A dúvida marca, na literatura cristã, o ponto da

passagem obrigatório que constitui a permanência no purgatório, a prova

necessária do pecado, o encontro das trevas do erro, cuja função revela

as insuficiências de uma ciência ateia ou de uma certeza não-fundada

num Deus garantidor das verdades eternas. A dúvida é, pois, o momento

da negação que transforma o saber humano numa certeza fundada na



segurança de uma fé divina. Por isso mesmo, a experiência cética ocupa,

na vida do crente, um lugar privilegiado, já que ela é a expressão da

insuficiência do paganismo e a afirmação já presente de uma certeza de

uma ordem inteiramente nova. É porque Descartes e Hegel são, no

fundo, tão cristãos quanto santo Agostinho, que um propõe dar, à dúvida

unicamente metódica do Discurso do método, a dimensão espiritual do

desespero existencial das Meditações; e que o outro concebe o

desenvolvimento da consciência como passando para um instante

necessário do erro com o objetivo de chegar a uma certeza

fundamentada. O ceticismo é um instante do purgatório em que a fé

desolada e perdida se despoja das ilusões sensíveis, antes de

ultrapassar o instante da crítica e da busca, para a apreensão de uma

certeza tornada sólida, porque endurecida por ocasião desta própria

prova.

Daí decorre que o ceticismo, que a gente poderia acreditar

espontaneamente que ele é rejeitado como um pecado e como uma

abominação pelos teólogos, seja, na realidade, considerado pelos

pensadores cristãos como um precioso auxiliar da fé em oposição à

ciência. O exemplo mais claro é o uso pascaliano do pirronismo

destinado a revelar a “fraqueza do homem” através de seus “discursos de

humildade”. “Zombar da filosofia é, em verdade, filosofar (…) Nós não

acreditamos que toda a filosofia valha uma hora de aflição (…) O

pirronismo é a verdade.” O ceticismo cumpre, nos Pensamentos, uma

função apologética: humilhar a inteligência, rebaixar o saber humano e

manifestar a miséria de um entendimento abandonado por Deus.



Porém, é preciso sublinhar o caráter, no fundo, banal e extremamente

clássico desta concepção do ceticismo. A voz pascaliana é somente uma

dentre outras no meio de um concerto de personagens menos ilustres

que, todavia, tiveram em seu tempo uma influência considerável. Nicolau

de Cusa tinha, na metade do século XV, dado um esclarecimento

particular, sob o nome de docta ignorantia, à ignorância reconhecida

pelos neoplatônicos como a condição do homem diante da infinita

grandeza de um Deus situado para além de todo o conhecimento

humano. Erasmo, no Elogio da loucura, retoma a expressão de são

Paulo: “Eu não falo segundo Deus, mas como se fosse louco”. Agrippa de

Nettesheym, em De incertitudine e vanitate omnium scientiarum e artium

líber, que conheceu um sucesso duradouro, denuncia a nociva presunção

da ciência de se igualar à palavra de Deus. Henri Estienne, em seu

prefácio às Hypotyposes pirrônicas de Sexto Empírico, apresenta o

pirronismo como o melhor remédio contra a impiedade dos filósofos

dogmáticos. Para Gentien Hervet, editor de Adversus mathematicos, a

obra de Sexto Empírico exalta as fraquezas da razão humana e reconduz

naturalmente o espírito para o caminho da religião católica. No século

XVII, La Mothe le Vayer (Da virtude dos pagãos, 1641; Solilóquios

céticos, 1670) e Huet, bispo de Avranches (Tratado da fraqueza do

espírito humano, obra póstuma, 1722), retomam ainda o mesmo tema:

“Minha razão não podia me fazer conhecer com uma inteira evidência e

uma perfeita certeza se há corpos, qual é a origem do mundo e várias

outras coisas semelhantes, mas depois que eu aceitei a fé todas estas

dúvidas se esvaeceram como espectros ao levantar do sol”.



O principal responsável pelo sucesso do ceticismo foi, bem-entendido,

Montaigne. Montaigne exerceu uma influência determinante sobre

Descartes, Pascal… No entanto, seu caso merece ser considerado

inteiramente à parte. Com efeito, seu conhecimento do ceticismo antigo é

singularmente rico e exato. Por um lado, ele é um dos raros autores da

Renascença e o primeiro historiador da filosofia moderna a estabelecer

uma distinção entre o niilismo dos acadêmicos e o pirronismo. Por outro

lado, mesmo que a única obra que ele tenha lido seja as Hypotyposes

pirrônicas, ele conhece muito bem Sexto e o utiliza abundantemente.

Além disso, se Montaigne atribui ao ceticismo, na Apologia de Raymond

Sebond, o mesmo papel que Pascal lhe concederá em relação à fé, ele

não é, por um lado, como Pascal, um homem de fé; e, por outro, o

modelo do ceticismo ao qual se refere é estritamente pirrônico. Enfim, por

esta razão, Montaigne reata com a tradição grega: sua convicção é a de

um relativismo universal. Ele está intimamente persuadido que o sujeito

singular é incapaz de ultrapassar a singularidade de suas impressões e

de sua imaginação para alcançar um conhecimento válido

universalmente. Houve um tempo em que comprazia-se em separar, em

Montaigne, os momentos estoico, cético e epicurista de seu pensamento.

Isto decorria de uma ilusão grave, e também de um desconhecimento da

natureza do pirronismo. Montaigne jamais praticou o desespero

acadêmico, mas ele foi de início ao fim pirrônico, tendo considerado que

a honestidade o forçava a falar da maneira singular com a qual ele via o

mundo através dele mesmo, ao invés de adotar sobre o mundo um ponto

de vista universal, decidido e dogmático. É por isso que este autor, que



cita tão abundantemente os antigos, declara preliminarmente ser ele

mesmo “a matéria de seu livro”; entendamos que, para ele, todo dado é

relativo a um sujeito, isto é, aos sentidos e à imaginação particular.

2.3. Racionalismo e ceticismo

O racionalismo não pode senão afastar como estéril e como errôneo o

ceticismo acadêmico. A expressão de um saber que se resumiria na

proposição “não sei nada”, mesmo que se tratasse do não-saber de

Metrodoro, da verdade inapreensível de Demócrito ou do nihil scire de

Arcesilau, é tradicionalmente denunciada como se destruindo a si

mesma. Já Sócrates, no Eutidemo de Platão (286c), denuncia este tipo

de tese que, querendo derrubar as outras, destrói-se ao mesmo tempo.

Assim, Hume sublinha os danos daquilo que ele chama (erroneamente!)

o pirronismo: a dúvida cética é uma “doença” (Tratado da natureza

humana). O ceticismo é considerado “extravagante” (ibid.). A ação, o

trabalho e as ocupações da vida ordinária destroem o pirronismo

(Investigação). Igualmente, Kant observa que o ceticismo em geral se

destrói a si mesmo, e considera os céticos como nômades, “sem

domicílio fixo” (Crítica da razão pura). É evidente que os sucessos da

ciência moderna parecem descartar o ceticismo entendido como o

niilismo acadêmico.

Entretanto, certo pirronismo, ora reconhecido como tal, ora praticado

como uma filosofia original reconstruída independentemente de sua fonte



grega, continuará a existir em função do próprio racionalismo. No século

XVII, a análise cartesiana do sensível faz surgir um empirismo cujos

traços encontramos em Malebranche, Gassendi, Bayle ou Locke. Pois, se

as matemáticas escapam a toda incerteza, não se pode dizer o mesmo

das realidades empíricas e sensíveis. Para os cartesianos, as qualidades

sensíveis dos objetos, como o calor, o odor e as cores não estão, assim

como o nota Bayle, nos objetos de nossos sentidos: “Estas são

modificações da alma; eu sei que os corpos não são tais como me

aparecem” (Dicionário). “Bem que desejaríamos excetuar a extensão e o

movimento, mas não podemos; porque se os objetos dos sentidos nos

parecem coloridos, quentes, frios, com cheiro, ainda que eles não o

sejam, por que eles não poderiam parecer extensos e figurados, em

repouso e em movimento, ainda que eles não fossem nada disso?”

(ibid.).

Em certo sentido, portanto, o autêntico pirronismo, o que significa dizer, o

relativismo fenomênico, encontra nas análises dos cartesianos um

terreno propício para sua renovação. O ponto fraco do cartesianismo não

consiste, precisamente, na dificuldade encontrada para demonstrar a

existência das coisas exteriores? Ora, é evidente que, se Deus garante

sua existência, ele não poderia fazer que as qualidades sensíveis não

fossem relativas aos sentidos que as apreendem. Quando Descartes

analisa o pedaço de cera (Meditação segunda), é difícil não se perguntar

qual teria sido sua atitude frente à objeção de Sexto Empírico ao analisar

a maçã “lisa, de aroma agradável, de sabor doce e amarela”

(Hypotyposes pirrônicas, 1, 94) e se interrogar sobre como seria nossa



percepção se fôssemos surdos e cegos, ou seja, se somente

dispuséssemos do tato, do paladar e do olfato, ou se possuíssemos um

sentido suplementar (I, 96).

A especulação filosófica do século XVIII é inteiramente dominada pelo

problema da percepção. Num sentido, Hume é o herdeiro, ao mesmo

tempo, do pirronismo e do cartesianismo. “Se nós levarmos nossa

investigação para além das aparências sensíveis dos objetos”, escreve

ele a propósito de Newton, “a maior parte de nossas conclusões serão,

eu o receio, cheias de ceticismo e de incerteza (…). A natureza real da

posição dos corpos permanece ignorada. Nós conhecemos somente

seus efeitos sensíveis e seu poder de receber um corpo. Nada mais está

de acordo com esta filosofia do que um ceticismo limitado a certo grau e

uma bela confissão de ignorância nos assuntos que ultrapassam toda

capacidade humana” (Tratado da natureza humana). Reconhecemos

nisso, neste limite atribuído ao empirismo, os traços do positivismo

moderno. Hume será probabilista. Ele considerará que o que nós

afirmamos ser leis da Natureza não são, na realidade, senão leis do

espírito humano que imagina uma conexão constante entre os

fenômenos, dos quais a percepção sensível somente oferece a imagem

de uma conjunção. É porque a imaginação faz associações e tem uma

função reprodutora, isto é, espera ver se repetir o que ela já constatou

(tal será em Kant o sentido da síntese da repetição na imaginação), que

ela introduz em sua visão da Natureza uma conexão e uma ordem

somente prováveis e não-necessárias. Todo empreendimento kantiano

consiste, ao nível da primeira Crítica, em tentar fundamentar o caráter



universal e necessário dessa conexão. Mas o importante é que o quadro

dessa especulação seja ainda o fenomenismo.

Um outro aspecto importante do uso racionalista do ceticismo é a

exaltação do espírito de tolerância. Foi para dar término às querelas

religiosas e mostrar a vaidade das oposições entre os dogmatismos

fanáticos que Huart vulgarizou em francês, em 1715, as Hypotyposes de

Sexto Empírico. Nós nos limitaremos aqui a destacar este ponto.

Nós já indicamos mais acima, falando de Hegel, como o ceticismo pode

ser o momento da negatividade no desenvolvimento de seu conceito. A

reintegração, na história do conceito ou no campo da filosofia, do

pensamento cético tem por efeito falsificar a apreciação oferecida do

fenomenismo. A imagem do ceticismo que Hegel preferiu dar é a da

negatividade radical professada por Arcesilau. Na medida em que Hegel

considera a filosofia como una, em detrimento das oposições entre as

escolas, é-lhe impossível considerar que as filosofias se excluam

mutuamente. Essas exclusões são apenas aparentes: é a filosofia que

está em luta contra si mesma, tanto na afirmação do ceticismo radical,

como no instante de sua superação.

Atualmente, o pirronismo tornou-se uma filosofia quase universalmente

praticada sob o nome de positivismo. É claro que todo nosso

conhecimento, por muito aperfeiçoados que sejam os instrumentos, é um

conhecimento da Natureza que opera pela mediação dos sentidos.

Consequentemente, todo nosso saber é relativo aos sentidos. A ideia de

uma relatividade, a crítica einsteiniana da noção de simultaneidade, que



não existe senão relativamente a um dado observador, os limites

engendrados pelas relações de incerteza de Heisenberg a respeito de

nossa apreensão dos fenômenos se produzindo pela cadeia molecular,

revigoraram o antigo relativismo de Protágoras, de Pirro e de Sexto

Empírico. Nenhuma época sente tão vivamente quanto a nossa o caráter

historicamente relativo dos costumes, das instituições, das linguagens e

das civilizações. Isso não significa que nós estejamos desesperados,

convictos do não-saber do saber, mas que sabemos que não há saber

sem o homem, nem conhecimento empírico fora dos homens que os

constroem.

O ceticismo é, portanto, uma noção de duplo sentido. Historicamente,

para os gregos que o fundaram, é um fenomenismo. Mas, ao lado deste

relativismo, expressou-se, com mais ou menos força, conforme diversos

contextos, uma tendência do espírito humano em reivindicar o poder

infinito da negatividade. Os problemas filosóficos que dela resultam são

de vários tipos: (1) É verdade que nós estamos totalmente condenados

ao relativismo? É legítimo formular, fora da prática das ciências positivas,

a exigência de um conhecimento racional absoluto apoiado na fé da

razão ou na crença num Deus “medida de todas as coisas” como o de

Platão, ou garantidor das “verdades eternas” como o de Descartes? (2)

De onde vem esta vertigem, esta aspiração ao nada, este apetite pela

negação, esta tendência a radicalizar a dúvida que leva o homem, contra

toda evidência, a proclamar o nada de seus conhecimentos e a vaidade

da ciência? Por que Pascal assusta-se com o “pirrônico Arcesilau”, como

com o silêncio dos espaços infinitos? Por que o pensamento dialético



quer que a filosofia trabalhe para se negar a si mesma? (3) Podemos

esperar atualmente do ceticismo que ele cumpra sua dupla função grega,

ou seja, reduzir o entendimento ao silêncio, mostrando as contradições

dos dogmáticos e a vaidade das explicações metafísicas e religiosas que

pretendem dar ao homem uma explicação total e definitiva; dar ao

homem a tranquilidade e a felicidade, fazendo com que ele não confie

senão na vida, e remetendo ao domínio das ilusões as questões

dogmáticas, fontes de sua inquietação, de sua intransigência, de sua

fantasia, numa palavra, de sua infelicidade?

autor: Jean-Paul Dumont

tradução: Jaimir Conte

fonte: Textos de Interesse Filosófico

original: “Scepticism”: Artigo da Encyclopædia Universalis, Paris, s. d., vol.
14, pp. 719-723.

https://web.archive.org/web/20060214061453/http://www.cfh.ufsc.br/~wfil/dumont.htm

